المحتويات

# الداقالموسقية

مجلة فصلية تصدر عن وزارة الثقافة ـ دمشق الجمهورية العربية السورية لحتويسات

العدد /2006/40

المراسلات باسم رئيس النحرير: مجلة الحياة الموسيقية ص.ب: 31936 ـ دمشق ـ الجمهورية العربية السورية

المعلومات والآراء التي ترد في المواد المنشورة لا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة تنشر المواد حسب مستلزمات العدد يفضل إرسال المواد مطبوعة على الكمبيوتر

سعر العدد: 60 ليرة سورية

المحتويات

# الداقالموسقية

# مجلة فصلية تصدر عن وزارة الثقافة ـ دمشق الجمهورية العربية السورية

رئيس محمد حنانا

التحرير: د. نبيل اللو

أميين د. غزوان الزركلي

التحسرير: إلهام أبو السعود

هيئـــــة محمد نور الدين البزم

التحسرير:

الله حتو يات الله

الإخراج الفي :

■ كلمــة العـدد رئيس التحرير ■ دراسات وأبحاث ـ سقوط المفردات الموسيقية العربية (المقامات) د. فتحي الخميسي ـ قراءة غنائية في مقدمة ابن خلدون د. سهيل الملاذي ـ التثاقف الموسيقي العربي التركي

حاجة إلى اعادة نظر

المحتويات

ـ من أعلام المغنين العرب \* علوية المغني الحاذق والعازف المتقدم

6

8

46

55

د. فكتور سحاب

| ويسات                | <u>ال</u> حت                                                                                   |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 61                   | خليل البيطار                                                                                   |
| 74                   | ـ من أعلام الملحنين العرب  * محمد عبد الوهاب رائد الحداثة في القرن العشرين ياسر المالح ■ تاريخ |
|                      | ے اربیح<br>_ موجز تاریخ الأوبرا                                                                |
| ں حنانا<br>92        | میلتون کروس ترجمة : دیالے                                                                      |
|                      | ■ أعمال                                                                                        |
|                      | _ صور من معرض                                                                                  |
| زركل <i>ي</i><br>123 | للمؤلف م. موسورسكي د. غزوان الز                                                                |
|                      | ■ کــتب                                                                                        |
| 132                  | ـ علاقة الموسيقار فرانز ليست بالكونتيسة ماري داغو<br>ترجمة واعداد: كمال فوزي الشرابي           |
|                      | ■ أوبرا                                                                                        |
| 161                  | ـ أوبرا عطيل ، للمؤلف ج فيردي ، ميلتون كروس<br>ترجمة : ريما سكر                                |
|                      | ■ معجـم                                                                                        |
| حنانــا<br>178       | _ معجــم الأوبــرا حــرف O ترجمة وإعداد: محمد                                                  |
|                      |                                                                                                |

المحتويات

■ ملحــق

\_آریـا

للمؤلف ج. ب. بير غوليزي 198

### كلمة العدد

يتضمن عددنا هذا، إلى جانب مواده المتتوعة، موضوعاً قيماً كتبه د. غزوان الزركلي حول موسيقا «صور من معرض» للمؤلف الروسي موديست موسورسكي، وهي في الأصل لآلة البيانو. لكن ما تضمنته من ألوان وأجواء وأمزجة وقوة تعبيرية وخصوصية دفع العديد من المؤلفين، على رأسهم رافيل، إلى تحويلها إلى أوركسترا كبيرة. وقد أراد موسورسكي من وراء تأليفها أن يصور موسيقياً عشر لوحات تضمنها معرض أقيم في ذكرى الرسام، صديق موسورسكي، فيكتور هارتمان الذي توفي عام 1873.

والسوال الذي قد يتبادر إلى الذهن هو: ترى هل تستطيع الموسيقا المجردة، أي موسيقا الآلات التي لا تتضمن نصاً نثرياً أو شعرياً، أن تصور شيئاً محدداً، أو أن تعبر عن فكر محدد أو موقف محدد؟ يذهب عدد من الدارسين والنقاد وبعض المؤلفين الموسيقيين إلى أن الموسيقا عاجزة عن ذلك، وليس ذلك مهمتها. وفي هذا الصدد يقول سترافينسكي: «إني أعد الموسيقا، بجوهرها، عاجزة عن التعبير عن أي شيء؛ لا عن العاطفة ولا عن حالة سيكولوجية ولا ظاهرة طبيعية. إلخ.

ثم يخلص إلى القول «إن للموسيقا غاية واحدة هي إقامة نظام في الأشياء يتضمن بوجه خاص نظاماً بين الإنسان والزمن. وليتحقق هذا النظام يلزمنا بناء، وبعد إقامة البناء وبلوغ النظام، ينتهي كل شيء. ومن العبث البحث عن شيء آخر، لأن هذا البناء

معجم

وهذا النظام هما اللذان يحدثان فينا انفعالاً له طابع فريد، وليس فيه أي شيء مشترك مع إحساساتنا العادية وردود أفعالنا الناجمة عن انطباعات الحياة اليومية...إلخ».

ويتساءل المؤلف الموسيقي كوبلاند «هل ثمة معنى في الموسيقا؟ جوابي على ذلك «نعم»، هل يمكن بكلمات تحديد ما هو المعنى؟ جوابي على ذلك «لا»، وهنا تكمن الصيعوبة. لأن الناس يريدون دوماً أن يكون للموسيقا معنى، وكلما ذكَّرتهم الموسيقا بقطار أو عاصفة أو جنازة، بدت لهم أكثر تعبيرية. وينبغي أن أقول إن الموسيقا تعبر في لحظات مختلفة، عن الهدوء أو الحيوية أو الانتصار أو الغضب أو البهجة، إنها تعبر عن كل حالة من هذه الحالات النفسية، وقد تعبر عن دلالة لا يوجد لها كلمة ملائمة في أية لغة من اللغات».

ويقول شوبنهاور «إن الموسيقا تعبر في لحظاتها المختلفة عن حالات نفسية متنوعة وعن مشاعر متنوعة، ولكنها لا تعبر عن شعور محدد بالحزن والألم والغبطة ... إلخ. بل تعبر عن هذه المشاعر في صورتها المجردة إلى حد ما، إنها تعبر عن جواهر المشاعر بغير مستلزماتها، أي دون دوافعها».

ويخلص المؤلف بيرنشتاين إلى القول في هذا الصدد «لا يمكنك عرض وقائع من خلال نغمات سلم فا ماجور أو فا مينور، لا يمكنك كتابة موسيقا هي في طريقها لتبلغ رسالة إلى أي كان وحول شيء ما. وفي الحقيقة لا يمكن حتى كتابة موسيقا تسعى لتصف شيئا، ما لم يقل لك مؤلفها بأنه أراد من خلالها أن يصفه، ولو أن سيمفونية بيتهوفن الريفية ظهرت تحت تسمية أخرى لكن بنفس نغماتها كلها، لأمكن تفسير ها وفق تسمية أخرى مقترحة. إنها

ىعجم

ريفية لأن بيتهوفن قال: إنني أكتب سيمفونية ريفية استُلهمت من الأحاسيس الفرحة في الريف، ثم لأنها دعيت هكذا».

ويستطرد فيقول: الموسيقا ليست شفافة، هنالك نغمات يسمعها الجميع ويفهمونها، لكن لا أحد يستطيع استخلاص أي معنى من ورائها، ما لم يقل المؤلف بأنه يود من المستمع أن يفكر بشيء آخر إلى جانب النغمات».

بعد كل ذلك يمكن القول إن المؤلف الموسيقي قد تحرضه قصيدة أو لوحة أو شخصية أو ظاهرة ما، على وضع مقطوعة موسيقية ويعطيها اسماً. ولكن ما إن ينتهي من وضعها حتى يصبح لها كينونتها الخاصة، وقيمتها الفنية الخاصة، متجاوزة القصيدة أو اللوحة أو الشخصية...إلخ. ونحن المستمعين عندما نواجه مقطوعات مثل «هكذا تكلم زارادشت» أو «هاملت» أو «هارولد في إيطاليا» أو «بروميثيوس» أو «صور من معرض» يدفعنا الفضول إلى معرفة تلك الشخصية أو تلك اللوحة أو ذلك الكتاب. ولكن حين نبدأ بالإصعاء إلى واحد من تلك الأعمال، فسرعان ما نغرق في عالم من الأحاسيس المجردة والمشاعر والانفعالات، في عالم الأصوات السحري، متجاوزين بذلك كل شيء خارج ما تقدمه لنا الموسيقا. فالأهمية هنا للموسيقا، وللموسيقا وحدها.

رئيس التحرير

سقوط المفر دات الموسيقية العربية

(المقامات)

\_ د. فتحى الخميسي\*

إن لكل شعب مفرداته الموسيقية — أي حبات النغم المستخدمة مثل دو، ري، مي — والتي تتشكل منها الألحان. وتلك المفردات تختلف بالضرورة عن مفردات أي شعب آخر. على أن نغمات العرب تتجمع في جداول، يسمى كل منها مقام (يناظره لفظ سلم في أوربا)، ومن مجموعها تتكون مقامات الموسيقا العربية. ولا يخفى علينا أن مهمة الجدول أو الثبت العلمي ليست إلا ضم المفردات وتنظيمها (داخل الجدول) على نحو يبقي على علاقاتها المتبادلة للخاصة. ومن يضع لحناً أو أنشودة يتعين عليه أن ينتخب واحداً من تلك الجداول ليصب فيه اللحن، لذلك تراهم يقولون: هذا اللحن من مقام كذا (راست مثلاً)، يقصدون أنه يمضي وفقاً لجمع النغمات هذا، أي وفقاً لجدول أو مقام الراست أو البياتي أو أي تجمع كان للنغم. وتضم بداهة مقامات شعب من الشعوب كل أنغامه، كما يضم القاموس كل كلمات لغته المحلية. والمقامات تعني فعلياً «الألحان» فالمقامات بوصفها «النظام النغمي» ليست إلا التنظيم المستخدم للألحان ذاتها

وبعد ذلك ينبغي أن نذكر أن علوم الموسيقا في كل حضارة إنما ترتكز على منظومة مقاماتها ومنظومة إيقاعاتها، وهما ما تطلق عليه العامة «الألحان والإيقاعات»، أو «الأنغام والإيقاعات»، أي شقي الممارسة الموسيقية، وهما المنبع الرئيسي للعلوم

181

<sup>\*</sup> أستاذ بالمعهد العالى للموسيقا \_ القاهرة

الموسيقية الأخرى، ومنهما تتخلق علوم كالصولفيج، أي كتابة الموسيقا وقراءتها «النوتة»، ومنهما تتشكل المؤلفات الموسيقية، ودراسة قوالب الموسيقا، ويظهر علم التحليل الموسيقي وهكذا فإذا تداعى ركن كالمقامات وهي النظام النغمي (أو هي تنظيم الألحان) تداعت له بقية العلوم.

واليوم.. تمر النظرية الموسيقية العربية \_\_\_\_ أي كل العلوم الموسيقية \_ بأزمة ركود وتفكك خطيرة حقاً، ونحن لن نقف منها موقف الصمت. ونبدأ بدر اسة أجزاء النظرية الموسيقية والكشف عن علات كل من أركانها ركناً. علنا نصل إلى أسباب هذا التداعي، وسوف نختار أهم الأركان لنتوقف عنده في بحثنا الآني وهو ركن المقامات، ثم نتابع في أبحاث مقبلة در اسة باقي الأركان.

تعيش المقامات العربية \_ على امتداد بلاد العرب \_ اليوم في شتات لا نذكر له مثيلاً على صفحة تاريخ الموسيقا العربية، ومنذ بداياتها في القرن السابع الميلادي. إن المقامات هي رأس العلوم الموسيقية دون شك. ومقامات العرب المعاصرة تسبح في تضارب الأسماء وتعدد تلك الأسماء للمقام الواحد، بل واختلاف التعريف من باحث لآخر، واختلاف تدوين المقام الواحد من كاتب لآخر، وتعارض آراء العاملين حول عدد المقامات المعمول بها، والتناقض الصارخ في تحليل المقام نفسه من كتاب لآخر، وتفتت والتناقض العلوي إلى أحكام علمية مبعثرة لا تربطها قواعد راسخة شأن ثوابت العلوم عامة!

إن مقاماتنا إذ لا يحكمها نظام علمي مستقر، فإنها تقود الموسيقا العربية كلها إلى فقدان المفردات وضياع الأصول، مما يفتح الأبواب أمام مقامات الغير وسللم أوربا للدخول وملء الفراغ، والواقع الآن أن سللم أوربا (مفرداتها النغمية المناظرة للمقامات) تزاحم المقامات العربية في كل قطر عربي على حدة، وتتم المزاحمة عبر الآلات الأوربية كالبيانو والفلوت والأورغ

والغيتار وغيرها.. ذلك لأن الآلات الموسيقية تقدم مفردات الأمة التي ابتكرتها. وبديهي أن الآلات الأجنبية تفرض لغة موسيقية أجنبية، كما تفرض قدر أمن التنازل عن اللغة الفنية المحلية. مازلنا نتذكر تلك الإحصائية المؤسفة ونتيجتها المؤلمة حقاً، والتي قام بها باحثو مؤتمر الموسيقا العربية الأول في 1932، وفحواها أن عدد دارسي الموسيقا الأوربية وآلاتها في مصر هو 2384 طالباً، أما العربية فنصيبها 1789 دارساً فحسب! ترى إلى أي مدى وصلت اليوم الزيادة في عدد دارسي الموسيقا الأوربية مقارنة بطلاب الموسيقا العربية؟ والحقيقة أن الموسيقي العربي إذ يأخذ بالغيتار أو الفلوب من آلات أوربا، فهو لا يدرك عادة أي تضحية سيقدمها، كما أنه لا يعرف مغزى استخدام الغيتار بدل العود أو القانون. بل إن البعض لا يدرك أننا اليوم نحيا حياة مقامية مزدوجة: عربية / أوربية! ولا يخفى علينا ذلك القدر الكبير من التنظيم الذي تحظى به سلالم (أنغام) أوربا المعاصرة، وما يشكله هذا من خطر الإزاحة والإحلال ثم الذوبان الكامل للمقامات العربية. والإنسان يأخذ دائماً بالأكثر تنظيماً (فهو الأسهل تناولاً) وذلك ما تتفوق فيه أنغام أوربا الآن

وبداية فإن مقاماتنا الآتية لا تجد مجرد اتفاق على عددها! فمن قائل إنها عند العرب \_ جميعاً \_ 99 مقاماً، ومن يذكر أنها قرابة الثلاثمئة، ومن ينادي أنها 200 مقام. وهكذا.

وقبل الدخول إلى باطن الأمور نسوق واحداً من أمثلة هذا التداعي، إذ يصل الأمر بالبعض إلى حد القيام بابتكار مقامات على هواه، كعازف العود الراحل «منير بشير» الذي راح يقدم معزوفاته على العود في إحدى قاعات موسكو قائلاً للجمهور عند تحيته: «هذه المعزوفة في مقام منير بشير الذي ابتكرته مؤخراً»! وقد أقدم بشير على هذا في وقت كان فيه متربعاً على رأس أكبر مؤسسة موسيقية عربية، هي «مجمع الموسيقا العربية» والذي يمثل موسيقا العربية. الأمر الذي جعل العربية. الأمر الذي جعل

موقفه العابث يبدو وكأنه الموقف الرسمي للمجمع العربي! وبشير لم يكن كاتباً أو ناقداً، ولم يعمل بالبحث الموســيقي، ولم يكن مؤلفاً موسيقياً \_\_ كان عاز فأ \_\_ و هو لم يصدر رسائل علمية أو كتباً في النظرية الموسيقية، فكيف أضاف للنظرية مقاماً؟ والأخطر أن مسلكه لم يلق اعتراضاً، أو مجرد تساؤل عابر في صحيفة. وفي واقع الأمر \_ للأسف الشديد \_ أن باب المقامات العربية مفتوح لمن يضيف أو يحاول الانتقاص، إذ لا نملك نحن \_ عرب اليوم \_ إلى هذه اللحظة جمعاً كاملاً لمقاماتنا . مجر د ثبت لمجمل مقامات العرب. إن مجرد لملمة المقامات على امتداد البلاد العربية لم يتم بعد، ذلك على الرغم من أهميته البالغة. ولا شك أن هذا الجمع \_\_\_ في حد ذاته \_\_ خطوة أولية ضرورية، ودونها لا نستطيع الوصول إلى الخطوة التالية والحاسمة في التطور، وهي تصنيف المقامات العربية تصنيفاً تاماً ومنهجياً. و «منهجي» هنا تعنى ترابط المقامات فيما بينها (داخلياً) بحيث يؤدي بعضها لبعض، أو يشتق بعضها من بعض، كدوائر أو درجات سلم يصعد كل منها على الآخر، ويرتبط به في الوقت نفسه، وذلك ما يمكن تسميته في العلم الموسيقي بالمنظومة السلمية للحضارة المعنية. أما أن تحيا مقامات شعب من الشعوب متناثرة، يقوم كل منها بذاته، لا تربطه بغيره ضرورة التوالد أو التدرج أو الترابط، فذلك يقود إلى تحلل وتفكك وضعف لا محالة. (قارن هذا الوضع مع النظام المنهجي للسلالم الأوربية).

والحقيقة أن مقامات العرب كانت ثابتة عددياً \_\_\_\_ لا تزيد أن تنقص \_\_\_ وكانت منتظمة، مجتمعة ومترابطة في منظومة صفي الدين الأرموي، عظيم الموسيقا العربية. كان ذلك في القرن الثالث عشر الميلادي، وكانت تلك هي المرة الأخيرة التي جمعت فيها المقامات جمعاً تاماً. وللأسف راحت مقاماتنا تدريجياً، ومنذ ذلك الحين \_ منذ القرن الثالث عشر \_ في التحلل من روابطها.. حتى ذابت تماماً «أدوار» الأرموي (أي سلاسل مقاماته التي أسماها في المتاها التي أسماها

الأدوار). ولم تجد مقاماتنا بعد هذا الرجل. مفكراً موسيقياً كبيراً يستطيع الإضافة والأخذ بالتطور. وللأسف كان جيل العباقرة الكبار (الكندي — الفارابي — ابن سينا — الأرموي) قد كفت يداه بموت آخرهم «الأرموي» بعد غزو العراق على يد هو لاكو. وهكذا توقف تطور التنظيم من بعد الأرموي.

ومنذ نحو ثلاثة قرون والموسيقا العربية في حاجة ماسة لجمع مقاماتها الجديدة والمعاصرة (الحصر العددي بداية)، إذ حدثت تغيرات مقامية كثيرة بعد الأرموي، أهمها دخول مقامات تركية في القرن السادس عشر في إثر الاحتلال التركي ثم دخول أجزاء نغمية، أو مفردات ألبانية، شركسية، كردية، بلقانية (من أركان الإمبراطورية العثمانية)، ذلك في القرنين التاليين: 17 و 18. وتلك التغيرات لم تُحصر ولم تُدرس الفروق بينها، وظلت مفردات ثلاثة قرون عثمانية (16 و 17, 18) في فوضى وشتات. والآن ... هل بوسع أحد أن يتصور ما معنى أن لا تملك أمة من الأمم المعاصرة جمعاً وتصنيفاً تاماً لأنغامها، وأن يمضي مؤلفوها في اختيار مفرداتهم تبعاً للوحي وما تقع عليه أيديهم في تلك اللحظة أو غيرها؟ وهل تدخل كلمات جديدة إلى اللغة العربية وتتبدل أخرى دون رصد أو إدراك منا؟ ولنترك التاريخ البعيد وننظر إلى مهام اليوم.

المشكلة العددية

معجم

بداية فإن المشكلة التي نحن بصددها كبيرة ولا يمكن دراستها كتلة واحدة. لذلك سنقوم بتقسيمها إلى اربعة أقسام، ندرس كلاً منها على حدة:

- 1\_ المسألة العددية.
- 2\_ مسألة التكرار والتشابه في المقامات.
- 3\_ مسألة التصوير Transpose في المقامات العربية.
  - 4\_ مسألة الأبعاد.

فنتناولها قسماً قسماً، بداية بالقسم العددي أو المشكلة العددية، التي نحن بصددها الآن.

وإذ نفتقد الآن «النظام المقامي الثابت» فإننا لا بد من أن ندرك النتائج السلبية لهذا، وأولها الخسائر العددية الكبيرة، فالمقامات ذاتها تتساقط ويتناقص عددها بما لا يصدق.

من يقوم إذن بالإحصاء والجمع؟ والحقيقة أن أحداً لم يضع هذه المهمة صوب عينيه حتى النهاية. ولكنَّ هناك في تاريخنا المعاصر، (القرنان 19 و 20) مساعي وجهوداً، أهمها ستة أبحاث نظرية يمكن اتخاذها منابع للكشف عن كنه المشكلة، وهذه الأبحاث الستة هي:

1 ـــ سفينة الملك ونفيسة الفلك «سفينة شهاب» لمحمد بن إسماعيل شهاب الدين، والتي جرى الاتفاق على اتخاذها مرجعاً أولياً للكتابات المعاصرة، والصادرة في القاهرة عام 1864. ولسوف نرجع إليها تحت مسمى «السفينة».

2 ــ الرسالة الشهابية لميخائيل مشاقة، والصادرة في بيروت عام 1899، والتي تركن إليها كل مناهج تدريس «المقامات العربية». وندعوها لاحقاً «مشاقة».

معجم

3 حيث المؤتمر الأول للموسيقا العربية ـ القاهرة 1932 حيث كان السعي الجاد، الأول من نوعه لجمع مقامات العرب ككل، وندعوه لاحقاً «المؤتمر».

4 كتاب مفتاح الألحان العربية لمحمد صلاح الدين \_ القاهرة 1950، والمعتمد مرجعاً علمياً رئيسيا، ترتكز عليه أبحاث المقامات، من حيث عدد المقامات ونوعها. وندعوه لاحقاً «صلاح الدين».

5 كتاب الموسيقا النظرية لسليم الحلو \_ بيروت 1972، الذي يضم أكبر عدد من المقامات جُمع على مستوى أقطار آسيا العربية. ونرجع إليه فيما بعد باسم «الحلو».

6 «أجندة» الموسيقا العربية \_ د. سهير عبد العظيم \_ القاهرة 1992، وهي نموذج بارز لآخر محاولات الجمع والتصنيف؟ ندعوها لاحقاً «الأجندة».

إن سفينة شهاب (عام 1864) \_\_\_\_ هي المصدر التنظيمي المصري الرئيسي للقرن التاسع عشر في مجمله \_\_\_\_ كانت قد رصدت المقامات المستخدمة في مصر حينذاك (صفحة 11). من بين مقاماتها برزت أسماء لا نعرف عنها اليوم شيئاً، مثل مقامات «البنجكاه»، «الدوكاه»، «النجدي»، «الركبي»، و «العرزبار» (صفحات 12 و14 و16). وتلك المقامات \_ المنسية الآن ليست إلا رصد رسالة واحدة فحسب من رسائل القرن الماضي! وقد سقطت تلك المقامات دون أن ندرك أو نلحظ ذلك، كما ذابت مقامات لا حصر لها اثناء القرن التاسع عشر، وأخرى في الثلث الأول للقرن العشرين، حتى اعترف المؤتمر الأول للموسيقا العربية (القاهرة المستخدم منها فعلاً لا يزيد عن 52 مقاماً». والسؤال البارز هنا هو: كم كان عددها في القرن الماضي، وقت سفينة شهاب، أي في هو: كم كان عددها في القرن الماضي، وقت سفينة شهاب، أي في

لا تتعدى ربع القرن \_ أعداداً كبيرة؟ نعم بل وتكاد أغاني القاهرة اليوم تنحصر في إطار مقامي خانق لا يتعدى سنة أو سبعة مقامات متداولة فعلياً (الراست، الصبا، البياتي، الحجاز، الكرد، العجم، النهاوند)! وهذا التناقض يبدأ دوماً بالامتناع تدريجياً عن بعض المقامات (كثرة) لحساب قلة أخرى. وها هي ذي مقامات معروفة اليوم ولكنها نادرة الاستخدام، أي مرشحة للاختفاء: مقام باستنكار (و هو المقام الذي يضم مفردات أنشودة ظلموه لعبد الحليم حافظ)، مقام زنجر إن (ياحلاوة الدنيايا علاوة لزكريا أحمد)، مقام شوق أفزا (والله تستاهل يا قلبي لسيد درويش)، ومقام اثر كرد وغيرها. وهناك مقامات نعرف بعضها اسماً فحسب إذ دخلت الآن طور النسيان: مقام «البشاير»، مقامات «الطرزنوين»، «اللامي»، «الحجازين»، «مزيج الطيب»، «الماهور»، «الماية» وغيرها. فإذا عرفنا أن «البشاير» المجهول الآن كان يتردد بالأمس القريب في أغنية عبد الوهاب «مين عذبك \_\_ أنا اللي مهما تعذبني»، وأن أصداء «الطرز نوين» مازالت باقية في الأذهان مع كلمات أم كلثوم ‹‹اتغيرت شوية شوية›› في أغنيتها ‹‹اسال روحك»، وأن مقام «مزيج الطيب» المجهول تماماً الآن كان حياً مازال في « قللي عملك إيه قلبي»، وأن مفردات «اللامي» اختفت (ياللي زر عتوا البرتقال) أدركنا أننا أمام مشكلة حقيقية. فإذ تسقط مفردات سيد درويش والقصيجي والسنباطي وعبد الوهاب (كل الرواد) فالبديهي أن تنقطع صلاتنا بفنهم ونفقد القدرة على الامتداد والتواصل، ومد خيوط التطور والنهوض، بل وأن تأتى أغانينا البوم منقطعة الصلة تماماً بما سبقها

ولننظر إلى مسألة العدد وحدها ـ دون غيرها ـ أي الجمع وما تم فيه. سنرى أول المراجع المعاصرة ــــ «السفينة» 1864 ــ وكاتبها قد قام بإحصاء مقامات مصر ذاكراً «ص11» أنها 28 مقاماً فحسب. غير أن الكاتب شهاب بن إسماعيل ذاته أغفل أربعة مقامات وردت في رسالته نفسها «السفينة» في صفحات لاحقة،

لذلك فمقاماته 32 مقاماً لا 28، وياله من إحصاء. و ((السفينة)) عنت بذلك لا شك مقامات مصر وحدها. أما «مشاقة» \_ رقم2، أي المحطة التالية \_ فيذكر في رسالته في 1899، الصادرة مرة أخرى بتحقيق إيزيس فتح الله 1996، عدد 94 مقاماً، يعنى بها (على الأغلب) مقامات العرب ككل لا مصر وحدها، أما المحطة الثالثة، أعنى «المؤتمر» في 1932، فهو يرصد مقامات مصر على حدة بوصفها 52 مقاماً كما أسلفنا، ويقوم بذلك بعناية فيكتب المقامات (يدونها) وإحداً وراء الآخر في ثبت بأخذ شكل الجدول العلمي المستقر ولكننا نفاجئ بعد ذلك بحضور عضو المؤتمر البارون دير لانجيه \_ المستشرق \_ مصطحباً معه ثبتاً لمقامات يبلغ عددها 95 مقاماً (لم نجد نحن في ثبت المؤتمر سوى 94 مقاماً) تضمن مقامات المُؤتمر السابقة الذكر (52 مقاماً) مضافاً إليها 3 مقاماً لم تكن في حسبان المؤتمر! من أين جاء كل هذا التفاوت؟ كيف أحصيه المؤتمر بلجانه المشكلة من الأقطار العربية مجتمعة؟ ولماذا استقبل تلك الإضافة قانعاً ودونما تعليق؟ وإذا أخرج البارون الفرنسي من جعبته 43 مقاماً جديداً، فأين هي حقيقة العدد المستخدم في 1932 \_\_\_\_ زمن انعقاد المؤتمر؟ والمؤسف أن مؤتمر القاهرة 1932 كان برغم كل شيء أكثر مؤتمرات الموسيقا العربية جدية و عملاً و تخطبطاً و در اسة آ

كانت المحطة التالية في جمع أنغام العرب (مقاماتهم) وحصرها استعداداً لتصنيفها هي المحطة الرابعة، أي أبحاث محمد صلاح الدين وأهمها كتابه «مفتاح الألحان العربية» الصادر في القاهرة نحو عام 1950، والذي عد المرجع الرئيسي لمناهج الدراسة الموسيقية في مصر، ثم في الأقطار العربية عبر الأساتذة المصريين. وهو يذكر في مسألة الجمع 97 مقاماً (في فهرست الكتاب)، يدرسها على امتداد الكتاب مقاماً مقاماً حبوصفها كل المقامات العربية. ولكنه يعود ليسرد

عجم

53 مقاماً فحسب في خاتمة الكتاب في جدول مستقل خاص بحصر المقامات «ص209 ــــ 211» مبرراً هذا الاختلاف بوضع اسم «ملخص المقامات العربية» على الجدول الأخير! ودون ما أدنى تفسير أو تعليل لمغزى «التلخيص» والحذف، ودون إجابة عن السوال: لماذا اختار عدداً محدداً من المقامات للحذف، ولماذا أبقى على عدد محدد آخر، وكيف تقررت الأفضلية؟ ولماذا لا يشير مجرد إشارة لاختلاف العدد من ثبت لآخر؟ ولا بوسع قارىء الكتاب التكهن بمجرد وجود اختلاف في العدد لو لم يقم القارىء بإحصاء المقامات الواردة بنفسه. والكتاب لا يعين موطن مقاماته، وما إذا كانت تلك المقامات مصرية أو عراقية أو مغربية! ويمكننا أثناء قراءة الكتاب أن نتبين حقيقة انتساب المقامات إلى مصر، ولكننا نعود لنتساءل: لماذا يطلق الكاتب (كغيره من الكُتّاب) اسم «المقامات العربية» على أي جمع أو ثبت يقدمه؟ و هل يتعمد الغموض حتى يصبح كتابه قادراً على خداع دارسي الموسيقا في الأقطار العربية الأخرى؟ وكل المراجع المقامية عند العرب تعطى نفسها تلك العمومية الكاذبة، ولا يرضي واحد من تلك المراجع بانتساب مقاماته لقطر عربي واحد محدد. وهم في الواقع عاجزون عن جمع مقامات قطر واحد على حدة، ولا يدركون أن الجمع الصحيح لا بد من أن يتم في كل قطر على حدة بداية. ومحمد صلاح الدين يورد في إحصائه تكراراً لمقامات، كمقام الكرد والحسيني والسوزناك وغيرها بل وتبرز لديه مجموعة كاملة من مقامات يسميها «متشابهات الحسيني»، تلك هي المقامات الأربعة: المحير، الطاهر، عرض بار، حسيني كلعزار،، والتي تتكرر كما هي بنفس أسمائها ودونما أدني تغير (ص115،

تمعجم

135). ويبدو أن صلاح الدين اعتقد أن هذا اشتاق آخر للمقامات نفسها، أو أنه أراد بلوغ أكبر عدد ممكن من المقامات. الله أعلم! والمقامات المتكررة والمذكورة هنا ليست إلا جزءاً من التكرار في كتابه. وصلاح الدين هو مفتش الموسيقا لوزارة المعارف المصرية حينئذ (أي في في 1950) — كما هو مذكور في صدر الكتاب أي أنه أكبر سلطات التعليم الموسيقي حينذاك، ورأيه نافذ يعم ويجب غيره.

أما خامس المحطات «الحلو» فيذكر في عام 1972 وفي صفحة 72 من كتابه أن المقامات عند العرب ككل: «كثيرة لا يعرف عددها بالضبيط، هناك من يقول إنها تبلغ المئات، والبعض يحصرها بخمسة وتسعين مقاماً. وقد جاء في بعض كتب العرب أنها تبلغ الألف، والفارابي استخرج ما يربو على الألف وأربعمئة مقام». وهكذا تسبح الأعداد وراء الأعداد في اختلاف مذهل حقاً. ويتحدث «الحلو» فيما بعد عن مقامات ثانوية في عية قائلاً: تبلغ هي الأخرى الألف والألفين وأكثر من ذلك!».

أما عن البحث السادس — الأجندة والصادرة 1992 للدكتورة سهير عبد العظيم — فهي الوحيدة التي لم تقع في تناقض مع نفسها، إذ يأتي جمعها للمقامات بعدد ثابت هو 75 مقاماً، وتعني بها مقامات مصر، هذا على الرغم من قولها في «ص23»: «تحتوي الموسيقا العربية على ما يقرب من ثلاثمئة وستين مقاماً ويرى البعض أنها مئتان». وبعد ذلك فإن «الأجندة» تتبع في جمعها منهجاً عفوياً بقدر أو آخر، إذ لا تتضيح لنا أهمية تلك المجموعة الكبيرة من المقامات دون غيرها، وما المانع من إضافة أو إنقاص مقامات أخرى! ونحن نعرف أن مقامات مصر المستخدمة عملياً في هذه الحقبة (في عام 1992) لا تزيد عن قرابة 25 مقاماً. منها نحو 14 — 17 مقاماً نادرة الاستخدام، معرضة للتلاشي، ونحو 8- نحو الأغاني اليومية. فالأجندة إذن قامت بالتنقيب في وثائق قديمة واستخراج مقامات عتيقة لتصل إلى الرقم الكبير: 75 مقاماً.

معجم

وكان الأحرى بها والحال هكذا أن تستنهض كل المقامات المذكورة في تاريخ مصر المعاصر (كمقامات البارون والمؤتمر وصلاح وغيرهم) وتقدم بهم ثبتاً مقامياً كبيراً يفوق العدد 75 المذكور، أي تستحضر كل ما سبقها من جمع، ثم تستخرج من هذا الجمع الكبير المقامات المستخدمة في موسيقا اليوم استعداداً لدر استها تفصيلياً. كان ذلك أنفع من قيامنا باختيار 75 مقاماً (من هنا و هناك) تختلط فيها مقامات مهجورة مع أخرى حديثة أو مستخدمة. والحقيقة أن كل مرجع مقامي عربي لم يحرص على الامتداد من غيره، أو التواصل، أو مجرد ذكر المقامات التي جمعت سلفاً. وعلى العكس حرص على الاستقلال تماماً وبداية الجمع من جديد على أساس الانتخاب الشخصي ـــ الحر للمقامات. لذلك جاء كل مرجع بنتائج مختلفة أشد الاختلاف في الحصر، وليس هناك ارتباط بينها من أي نوع. ذلك ما يكشفه السياق التاريخي لإحصاء المقامات العربية، وهو كالآتى:

معجم

- 1- 1886 «السفينة» 32 مقاماً في مصر.
- 2 ـــ 1899 «مشاقة» 94 مقاماً عند العرب عامة أو في بلاد الشام (موطن الكاتب).

- 5 ـــ 1972 «الحلو» 234 مقاماً ـــ عند العرب بوجه عام، أو في بلاد الشام على حدة ـــــ لبنان وسورية والأردن وفلسطين (لا يعرف أحد موطن مقامات الحلو على وجه الدقة).
  - 6- 1992 «الأجندة» 75 مقاماً (في مصر وحدها).

وجدير بالذكر أن «الحلو» و «مشاقة» — كما نفهم من السياق ——— قصدوا بإحصائهم مقامات العرب ككل، أما بقية المراجع «السفينة» و «المؤتمر» و «صلاح الدين» و «الأجندة» فقد عنوا — كما نفهم من السياق — مقامات مصر وحدها. والمؤتمر هو الوحيد الذي قام بإلحاق مقاماته بقطر عربي محدد «مصر» عندما صنف مقاماته تحت اسم المقامات المستخدمة في مصر (الـ52) والمقامات التونسية أو المغربية. وهكذا. ولسنا نعرف لماذا لم تأخذ المراجع الجديدة بنتائج المؤتمر؟ أمن المحتم أن يبدأ كل منها من الصفر؟ أم ينبغي أن يظهر كل منها بوصفه رائد الجمع المقامي دون غيره؟

والآن... لا يعرف معلم منا عدداً محدداً للمقامات المصرية، يذكره لطلابه في المعاهد الموسيقية، وعلى كل منا إن أراد المضي وفقاً لمراجعنا أن يختار، فإما 32 السفينة، وإما 52 المؤتمر، وإما 97 صلاد الدين، أو 75 الأجندة! وكل أستاذ حر فيما ينتخبه، ما يضمه أو يسقطه! وتلك ليست إلا جزءاً من مراجع الجمع فهناك مراجع أخرى ابتغت الجمع سواء في مصر على حدة أو على الصعيد العربي ككل، وكل منها وصل إلى نتائج مختلفة كالعادة آخر مثل: مقامات الموسيقا العربية لمفتاح سويسي الفرجاني (ليبيا آخر مثل: مقامات العربية» للأستاذ صالح المهدي (تونس 1982)، و «المقامات العربية ما التونسي مفردات موسيقية مغربية مهمة، ومحاولة للجمع جادة على الرغم من كل شيء. ونحن في بحثنا الأني سوف نقف على مقامات مصر وحدها كما أسلفنا.

في هذا الصدد ترد إلى الذهن صورة لطلاب اليوم وكيف يتنافسون إذ تجري بينهم «المبارزة المقامية» ويتسابقون ليكسب الجولة من يذكر أكبر عدد من المقامات غير الموثقة عدر عليه في المعروفة، ودائماً يأتي أحد الطلاب بذكر مقام جديد عثر عليه في إحدى الوثائق.. كمن يتبارون في صيد السمك عند بحيرة جديدة! وفي الممارسة اليومية الآن يعرف العازف العربي أن عدد من المقامات لا يتطابق بالضرورة مع حصيلة زميله، ولا يتقن هذا ما

يتقنه الآخر بالتمام، فمعرفة المفردات العربية ليست واحدة عند الجميع، وليست متطابقة بالضرورة. ولا يوجد ثبت مقامي عربي يرجع إليه الجميع دون خلاف أو تفرق. هل يتصور أحد رجال اللغة العربية أن البحث في العربية يجري دوماً بين دارسيها للعثور على كلمات غير موثقة وضمها، إذ لا يوجد قاموس جامع لكلماتنا؟ ماذا إذن ينتظر باحثو الموسيقا وتنتظر معاهدها؟

وإذ كنا نسعى كي نصل لجمع المقامات المصرية مثلاً جمعاً صحيحاً، فلا بد من اعتماد قوانين منهجية رئيسية:

• أولاً: إن كان التاريخ الفني المعاصر لمصر يبدأ في منتصف القرن الماضي على وجه التقريب، أي نحو 1850 (إثر إصلاحات محمد علي باشا)، وكانت تلك الحقبة 1850 — 1998 هي حقبة نهوض متميزة، كثيرة الأحداث وطويلة الزمن، فإنه يتعين علينا تقسيم مرحلة الجمع المعنية 1850 — 1898 إلى فترتين. الأولى: وهو العام 1932، الثانية 1932 — 1998. والفاصل بين الفترتين وهو العام 1932 الذي كان حقاً حاسماً وقاطعاً، إذ يعد جسر انتقال بين فن القرن التاسع عشر والقرن العشرين في الموسيقا، ولا بد لنا من اختيار واحدة فقط من الفترتين لنقوم بداية بإحصاء مقاماتها دون الأخرى. وسوف نعود لتفسير أهمية هذا الفاصل (عام 1932) لاحقاً.

• ثانياً: الاعتماد على مراجع الجمع السابقة علينا قدر الإمكان، وصولاً إلى المقامات المستخدمة في واقع الممارسة الموسيقية بمصر الآن 1998. ونحن لا نستطيع الأخذ بخمسة مقامات متداولة في هذه الساعة، أي في العشر سنين الأخيرة فحسب، وإنما المقامات المتداولة في نحو نصف أو ثلاثة أرباع القرن. إذ لا يمكننا القيام بجمع المقامات المستخدمة في عام واحد أخير أو عدة أعوام مضت توا، وذلك لسبب واضح للعيان وهو أن مفردات أي شعب أو نغماته (منظومة المقامات) لا تتحرك أو تتبدل إلا على

<sup>\* 1998</sup> هو عام كتابة هذا البحث.

ىعجم

امتداد زمني كبير تماماً كلغة هذا الشعب وكلماته المستخدمة. وهكذا يجب جمع مقامات فترة لا تقل عن ستة أو سبعة عقود.

• ثالثاً: تعيين مدة زمنية محددة بصرامة لا يخرج عنها الجمع، هي السنوات التي استخدمت فيها تلك المفردات، السنوات التي كانت إطاراً لتلك المفردات. إطار لو تخطيناه (تبكيراً أو تأخيراً) لوجدنا مفردات مختلفة، أي مقامات أخرى، أو وجدنا \_\_\_\_ على أحسن تقدير \_\_\_ تغيرات كبيرة وجو هرية في المقامات نفسها. وتحديد مدة زمنية للجمع يعنى تعيين نقطة بداية ونقطة نهاية زمنية. والبداية عندنا في عام 1932، حين وقع انعطاف تاريخي وتبدل جو هري في جسم المقامات المصسرية ونوعها وأعدادها وعام 1932 هو النهاية الحاسمة \_\_\_ كما أسلفنا \_\_\_ لجهود القرن التاسع عشر (أي مدرسة المسلوب \_\_\_ محمد عثمان) وكذلك نهاية لجهود الثلث الأول من القرن العشرين (مدرسة المسرح الغنائي، جيل سيد درويش \_ الخلعي)، وفي هذا العام \_ 1932 \_ تكون أيضاً قد ظهرت بوادر المدرسة الموسيقية التالية لهؤلاء جميعاً، وبدأت فترة مغايرة (موسيقا القرن العشرين) لجيل القصيجي \_\_\_ السنباطي \_\_\_ عبد الوهاب، وهو أيضاً عام انعقاد مؤتمر الموسيقا العربية الأول في القاهرة حين شاهدنا أول جمع هام \_\_\_\_ جاد للمقامات المصرِّية المعاصرة، بل والعراقية والمغربية، كلاَّ على حدة.. إلخ. إطارنا إذن هو الفترة 1932 — 1998 (1998 هو عام كتابة هذا البحث). عليه فإننا لن نأخذ بمقام كان مستخدماً قبل 1932 عند محمد عثمان مثلاً وبطل استخدامه عند سيد درويش أو عند القصبجي فيما بعد. إذ لا يمكن ترك الجمسع مفتوحاً على مصراعيه لياتقط الباحث ما يراه من أي فترة أو حقبة وعلى سبيل المثال فإننا سوف نسقط تلك المقامات التي ظهرت في القرن الماضى بالقاهرة \_\_\_ في السفينة \_\_\_ ثم اختفت من مراجع القرن العشرين ومن الممارسة الموسيقية اليوم وهي مقامات:

1\_ البنجاكاه

- 2 النجدي
- 3 \_ الركبي
- 4\_ الرمــل

وهي مقامات نفاها التطور ذاته واختفت دون تدخل منا، غير أن التنبه لاختفائها، ثم الإشارة إلى تلك هو عمل ضروري، يكون أشبه بتحديد لما يسقط وما يبقى بالتالي. أما المقامات الأخرى المذكورة في «السفينة» فكلها مازال ظاهراً في العمل وفي المراجع النظرية. ونترك مقامات الماضي البعيد لنعود إلى المؤتمر.

ولننظر إلى المقامات التي جُمعت في مؤتمر 1932، ونعدها مقامات الفترة الأولى 1850-1932، وذلك حتى تتحدد نقطة ارتكاز تصبح لنا أشبه بمصفاة لجهود الماضي من ناحية، ومن ناحية أخرى نقطة انطلاق من أجل المقارنة والفصل. والمقارنة بين ما هو مهجور وما هو سائر وجار في الممارسة أمر هام وحيوي لأي جمع جاد. ومقامات مؤتمر 1932 هي أكثر جهود الجمع المعاصر تنظيماً وتحديداً، وليس من خيار في اتخاذها منطلقاً لأي جمع يليها ولأي باحث يبتغي الوقوف على أرض ثابتة قبل الغوص والتنقيب.

• رابعاً: تعيين مكان الجمع وهو القاهرة وحواضر مصر دون ريفها. فمقامات الريف، أي مقامات الموسيقا الشعبية تحيا حياة أخرى منفصلة، بقدر يستوجب فحصها وجمعها على نحو مستقل وفي إطار دراسة الفلكلور، وهو ما ينبغي الإشارة إليه دائماً. ولا شك أن جل المقامات المجموعة، في كل المراجع والأقطار العربية، لم تدرس مفردات الريف، فهي لم تخرج عن مفردات المدن بحال. فنحن إذن بصدد مقامات المحترفين في المدن المصرية. وبما أنه لم يقم باحث إلى الآن بمحاولة حصر المقامات الشعبية ولم يعر هذا النطاق الحيوي سلفاً أي اهتمام

معجم

وكل المراجع المقامية عُنيت بمقامات المدن (مفردات موسيقا التخت) وحدها \_\_\_\_ فإننا لن نتمكن الآن من الخروج من المدن مخافة التشتت والوقوع في خلط مفردات المدن والريف، ونكتفي بقطع خطوة واحدة إلى الأمام.. علها تأتي مانعة \_\_\_\_ نهائية في الجمع.

هكذا يقع تحديد المكان والزمان قبل أي شروع في الجمع وكي نتقي الوقوع في خطأ التعميم على طريقة المراجع السابقة بأسمائها المطلقة مثل: «المقامات العربية».

وقد أشرنا إلى حقيقة \_\_\_ نأخذها بالحسبان أثناء عملنا \_\_ أن المقامات المتداولة في مصر لا تتعدى الآن (في السنوات الأخيرة \_ أو في الـ 20 عاماً الماضية) 10 مقامات هي:

| ٠ ي.                 | ~ ( .* |                                | ر ي     |
|----------------------|--------|--------------------------------|---------|
| متوسط الاستخدام      |        | 1- الراست                      |         |
| لاستخدام             | قليز   | 2- النهاوند                    |         |
| نادر الاستخدام (عرضة |        | <ul><li>3- النوى أثر</li></ul> |         |
|                      |        |                                | للزوال) |
| ر الاستخدام          | كثير   | 4- البياتي                     |         |
| ر الاستخدام          | كثير   | 5- الكرد                       |         |
| سط الاستخدام         | متو    | 6- الحجاز                      |         |
| لاستخدام             | قليز   | 7- الصبا                       |         |
| سط الاستخدام         | متو    | 8- الهزام                      |         |
| ر الاستخدام          | نادر   | 9- السيكاه                     |         |
| سط الاستخدام         | متو    | 10- العجم                      |         |
|                      |        |                                |         |

بديهي أننا الآن لم نقدم أي جمع أو حصر، وإنما محض إشارة إلى مقامات المدن المصرية من واقع الممارسة الآنية، لنؤكد أننا على عتبة زوال الغالبية من مقامات مصر، عتبة تلاشي وتحلل مفردات العرب في مواجهة المفردات الأوربية. من منا لا يدرك

هذا الآن؟ لقد جمع مؤتمر 1932 عدد 94 مقاماً، فكيف أصبحنا اليوم لنجد عشرة مقامات فقط، بعضها عرضة للزوال؟ ألا نخشى مفردات منظومة «الماجور — المينور» الأوربية تلك التي تزحف مع البيانو والغيتار وغير هما من أدوات أوربا! الحقيقة أن بعضنا لا يدرك خطرها، وهذا محمد صلاح الدين يأخذ سلماً أوربياً دون مبرر، هو سلم «ري مينور» ويطلق عليه لفظ «مقام» ويا للعجب، ثم يضعه — أغرب — ضمن تسلسل المقامات العربية لهدف يثير الذهول، هو اشتقاق «مقامات عربية» من هذا السلم الأوربي! ثم تظهر تلك المقامات المشتقة كمقام بوسلك، ومقام عشاق مصري ومقام نيشابورك فمقام أصفهان ومقام حصار ومقام سوزدل ومقام بوسلك جديد «ص177» من كتاب صلاح الدين. وكذلك يفعل الكاتب بسلم صول مينور الأوربي «ص168» وسلم فا مينور

معجم

أما جمع المؤتمر، الذي وصل (بعد إضافة البارون دير لانجيه وعلي الدرويش) إلى العدد 94 فسوف ندرجه الآن ليصبح البداية والمنطلق لكل جمع آت كما أسلفنا، ثم ننقيه من الزيادة والتكرار الحرفي.

#### خطوة أولى تصفية مقامات 1932

وهي المقامات التي جمعها عضوا المؤتمر البارون ومعه الموسيقي المعروف حينئذٍ علي الدرويش، والمدرجة في أوراق المؤتمر الرسمية.

مقامات مصر المدينية في عام 1932 ــ جمع مؤتمر الموسيقا العربية الأول.

مقامات:

1\_ اليكاه 2\_ شد عربان 2\_ فرحفزا 4\_ سلطاني يكاه

```
6 بياتي عشيران
                                  5_ حسيني عشيران
                                  7_ بوسلك عشيران
                     8_ نهفت
              10 شوق طرب
                                          9_ سو ذدل
                                   11_ عجم عشيران
                12_شوق آور
                                      13_شوق آفزا
             14_ عراق
                                   15_راحة الأرواح
                  16_ فرحناك
             18_ دلكش حوران
                                   17_ بستة أصفهان
                 19_ أوج (أو أوج عراق)   20_ باستنكار ً
          22_رونق نما
                                       21_ أوج آرا
                                        23_راست
                24_ سوز دلار
            26_ ر هاوي
                                       25_ سو زياك
                   27_ماهور (بمعنى الهلال) 28_زاويل
              30 نیرز راست
                                         29_حيان
                  32_ دلنشین
                                       31_ بسنديدة
                   34_ نهاوند
                                        33_سازكار
                                     35_ نهاوند كبير
                 36 نوى أثر
      38_ نهاوند السنبلة، ويسمى
                                         37_نکریز
«نهاوند مرصع» تارة وأخرى «بزم طرب»
         40 كرديللي حجاز كار
                                      39_ حجاز کار
                                    41_طرز نوین
              42_ بياتى
                   44_ محير
                                       43_ حسيني
  46_قرجعار، وله في الأجندة اسمان:
                                    45_بياتي عربان
    «قرجغار» أو «شوري»
              48_ عشاق تركى
                                        47_كلعزار
       50 بياتي الرقمتين
                                       49_ زفرتين
                 51 طاهر، ويسمى كذلك 52 أصفهان
                        بابا طاهر >>.. في المؤتمر ذاته
       54_ بياتي سلطاني
                             53 ـ كردان (أو كردانيه)
        56_ عجم مرصع
                                     55_ عرض بار
```

| سحجج                          |                         |
|-------------------------------|-------------------------|
| 58_ أو ج حجاز                 | 57_ حجاز                |
| 60_صبا                        | 59_ شهناز               |
| 62 حصار                       | 61_صبا زمزمة            |
| 64_ عجم كر دي                 | 63_ کر دي               |
| 66ــ حصار كردي                | 65_ محير كرد <i>ي</i>   |
| 68ـــ شهناز كرد <i>ي</i>      | 67 صبا كردي             |
| 70_ دوكاه                     | 69 <u>—</u> نوى كردي    |
| 72_ بياتي عربان بوسلك         | 71ـــ بياتي بوسلك       |
| 74_ محير بوسلك                | 73 ــ حسيني بوسلك       |
| 76_ نو <i>ي</i> بوسلك         | 75_طاهر بوسلك           |
| 78_ عجم بوسلك                 | 77 عرض بار بوسلك        |
| 80_حجاز بوسلك                 | 79_ كردانيه بوسِلك      |
| (4)                           | (ويسمى أيضاً كردان بوسا |
| 82 حصار بوسلك                 | 81_شهناز بوسلك          |
| 84_ صبا بوسلك                 | 83_ أصفهان بوسلك        |
| 86_ أو ج بوسلك                | 85_ ماهور بوسلك         |
| 88 هزام (ويدعى في بعض الأماكن | 87_ سیکاہ               |
|                               | خزام)                   |
| 90_ ماية                      | 89_ أصول سيكاه          |
| 92_ مستعار                    | 91_وجه عرض بار          |
| 94_ جهاركاه (أوشاه ور)        | 93_ نیشابور             |
|                               |                         |

العدد الظاهر هنا والمذكور سلفاً هو 94 مقاماً. وهي مفردات مصر كما يرصدها أول جمع معاصر، تقوم به أول جماعة علمية موسعة \_\_ على امتداد الأقطار العربية \_\_ في المؤتمر التاريخي الأول للموسيقا العربية، وكل ما تلا هذا الجمع أعتمد عليه، ومنه ولو انتقص صلاح الدين أو أضاف مقاماً أو أثنين أو فعلت الأجندة هذا، فإن جمع المؤتمر يظل هو الثبت الأول \_\_ الرئيسي للجميع.

معجم

ولا شك أن أول ما علينا الآن هو قص الزوائد، أي إلغاء التكرار الحرفي من مقامات المؤتمر تلك.

أولاً: المقامات المكررة دون أدنى تغير سوى اختلاف الاسم، أي المكررة حرفياً، وهي ثمانية مقامات:

• مقام رقم 89 في تسلسل جمع المؤتمر «مقام أصول سيكاه»، وقد أورده المؤتمر صفحة 321 في سطر واحد وفي ست كلمات! هي كما وردت:

1 ــ مقام اصول سيكاه!

لا فرق بين هذه النغمة ونغمة السيكاه!

والمؤتمر يقصد بلغة زمانه أنه لا فارق بين هذا المقام ومقام السيكاه الوارد سلفاً في الجمع ذاته صفحة (317). ونحن نتساءل: لماذا إذن ورد هذا المقام؟ وكيف بعد ملاحظة التكرار لم يقم المؤتمر بإلغائه والتنبيه إلى ذلك في أوراق المؤتمر الرسمية؟ فإذن لا يوجد في الموسيقا العربية مقام باسم «أصول السيكاه»، أي لا يوجد عدة مفردات نغمية بهذا الاسم، ويسقط المقام رقم 89 ونصبح أمام 93 وليس 94 مقاماً للمؤتمر.

• صفحة 278 في سطر واحد في إحدى عشرة كلمة فقط! يأتي ذكر المقام رقم 49 في تسلسل جمع المؤتمر، وهو «مقام زفرتين». وقد أورده المؤتمر ومعه مقام آخر داخل الفقرة نفسها هو العشاق التركى، كالآتى:

2\_ مقام «زفرتين»

3\_ مقام ﴿ العشاق التركي»

لا لزوم لإثبات هذه النغمة فإنها تشبه البياتي ونغمة «العشاق التركي».

والمؤتمر يقصد أنه لا فارق بين هذا المقام ومقام البياتي أو مقام «العشاق التركي»، وكلاهما وارد سلفاً في الجمع ذاته. ونحن نتساءل: لماذا لم يسقط المؤتمر المقامين (زفرتين، العشاق التركي) وكلاهما تكرار لمقام البياتي؟ وكيف يكتب: لا لزوم لإثبات هذا ، بينما هو مثبت هذا في جمع مؤتمر ؟

معجم

«الزفرتين» إذن غائب لا وجود له وهو رقم 49 في تسلسل جمع المؤتمر، كذلك مقام «العشاق التركي» رقم 48، فكلاهما تكرار حرفي لمقام «البياتي». ويصبح إجمالي عدد المقامات 91 مقاماً، وليس 94.

• صفحة 278 في سطر واحد وفي ثلاث عشرة كلمة يأتي ذكر المقام رقم 49 في تسلسل جمع المؤتمر، وهو مقام «بياتي الرقمتين». وقد أورده المؤتمر كالآتى:

## 4\_ مقام «بياتي الرقمتين»

لا لزوم لإثبات هذه النغمة فإنها تشبه نغمة البياتي ونغمة العشاق التركي واسمها مجهول.

وبصرف النظر عن غموض الصياغة والمراد منها وضرورة حذف هذا المقام، وهو رابع مقام ينبغي الغاؤه.. فإننا ننبه إلى أن الحذف يأتي أولاً من واقع اعتراف المؤتمر ذاته في كلماته الصريحة: لا لزوم لإثبات هذا.

«بياتي الرقمتين» إذن غائب لا وجود له \_\_\_ و هو رقم 50 في تسلسل جمع المؤتمر، فهو تكرار حرفي لمقام «البياتي» \_\_\_ ذلك المقام (البياتي) الذي تكرر حتى الآن عدة مرات ويصبح بذلك إجمالي عدد المقامات 90 مقاماً وليس 94.

• صفحة 214 يأتي ذكر المقام رقم 17 في تسلسل جمع المؤتمر، وهو «مقام بستة أصفهان». وقد أورده المؤتمر كالآتي:

#### 5\_ مقام «بستة أصفهان»

ثم أورد المؤتمر النغمات (المفردات) المشكلة للمقام، أي حباته التي هي ذاتها حبات مقام آخر ورد في ثبت المؤتمر، هو مقام «فرحناك» فهو إذن \_\_ بستة أصفهان \_\_ محذوف، غائب، واسمه «بستة أصفهان» ليس إلا اسماً ثابتاً لمقام «فرحناك». يسقط من الجمع إذن المقام رقم 17.

• صفحة 216. يأتي ذكر المقام رقم 18 في تسلسل جمع المؤتمر، و هو «مقام دلكش حوران». وقد أورده المؤتمر كالآتى:

#### 6\_ مقام «دلکش حوران»

ثم أورد المؤتمر النغمات (المفردات) المشكلة للمقام، أي حباته التي هي ذاتها حبات مقام آخر ورد في ثبت المؤتمر، هو مقام «العراق» فهو إذن «دلكش حوران»، محذوف، غائب، واسمه «دلكش حوران» ليس إلا اسماً ثانياً لمقام «العراق». يسقط من الجمع المقام رقم 18.

• صفحة 218. يأتي ذكر المقام رقم 19 في تسلسل جمع المؤتمر، وهو «مقام أوج» أو «أوج عراق». وقد أورده المؤتمر كالآتى:

# 7\_ مقام «أوج» أو (أوج عراق)

ثم أورد المؤتمر النغمات (المفردات) المشكلة للمقام، أي حباته التي هي ذاتها حبات مقام آخر ورد في ثبت المؤتمر، هو مقام «العراق» مرة ثانية. فهو إذن ليس لمقام «العراق». يسقط من الجمع المقام رقم 19.

والغريب في مثل هذه الأنواع من التكرار أنها كلها تكرار تام، واستنساخ صور هي طبق الأصل كقولك مثلاً: إن سلم دو الكبير هو مركب من سبع نغمات متوالية، هي دو/ري/مي/فا/صول/لا/سي»، ثم قولك في موضع آخر: «إن

معجم

سلم ري الصغير هو مركب من سبع نغمات متوالية، هي دو/ري/مي... إلى آخر نغمة.. سي» نفس المفردات والسياق والنظام.

• صفحة 306. يأتي ذكر المقام رقم 65 في تسلسل جمع المؤتمر، و هو «مقام محير كردي». وقد أورده المؤتمر كالآتي:

#### 8\_ مقام «محير كردي»

ثم أورد المؤتمر النغمات (المفردات) المشكلة للمقام، أي حباته التي هي ذاتها حبات مقام آخر ورد في ثبت المؤتمر، هو مقام «الكرد» فهو إذن ليس إلا اسماً ثانياً لمقام «الكرد». هناك مقام واحد (لا اثنين) هو الكرد. يسقط من الجمع المقام رقم 65.

والمؤتمر أثناء ذكره لتلك المقامات الثمانية، التي قمنا تواً بحذفها:

- 1\_ أصول سيكاه
  - 2 ــ زفرتين
- 3\_ عشاق تركي
- 4\_ بياتي الرقمتين
- 5\_ بستة أصفهان
- 6\_ دلکش حوران
- 7\_ أوج، أو «أوج عراق»
  - 8\_ محير كردي.

لا يصرح بوجود التكرار الحرفي، ويلجأ إلى صيغة ليس فيها وضوح، مثل: «فإنها تشبه هذه النغمة»، باحثاً لنفسه عن مبرر لهذا التكرار، هارباً من السوال عن أهمية إدراج تلك المقامات. وكان على المؤتمر مواجهة الأمر ببساطة، والنص على: «أن هذا التكرار وجد في الممارسة الموسيقية اليومية، وفي أيدي الموسيقيين أنفسهم، وأن المؤتمر وجد هذا التكرار في الواقع حيث

اكتشف أن هناك مقاماً واحداً يستخدم بأسماء مختلفة عند شرائح مختلفة من الموسيقيين، وأنه \_ المؤتمر \_ فضل إيراد هذه الحالات كما هي في الواقع.

تنتهي بهذا عمليات التكرار الحرفي بعد أن سقطت من الجمع ثمانية مقامات وهمية، وأصبح العدد 86 مقاماً وليس 94. وتبدأ عمليات تصفية لتكرار من نوع آخر.

ثانياً: المقامات التي تتكرر بتغير طبقتها فحسب، وهو التغير المسمى «تصوير المقام».

وهذا التغير في واقع الأمر لا يستدعى تغيير الاسم (اسم المقام) كما لا يدفعنا للإيمان بوجود مقامين مُختلفين، إذ ينتقل المقام ذاته إلى درجة صوتية أعلى (طبقة أعلى) فتصبح مفرداته (أنغامه) أكثر حدة، أو العكس اتجاهاً نحو الغلظة (نحو الباص). وفي كلتا الحالتين يحدث انتقال لمجمل أنغام المقام \_\_\_\_\_ وكما هي، مجرد تحريك لنفس القيم والنغمات مع أبسط نوع من التبدل بهدف تنويع الطبقة ـــــــ لا تغير المقام، وليس من المنطق عندما نحرك مقاماً كمقام الهزام إلى أسفل، نحو الغلظة، للحصول على طبقة «الباص» ونجعله يبدأ من طبقة (رسي \_ عراق) المنخفضة بدلاً من (رمي \_ السيكاه»، ليس من المنطق بعد ذلك أن نطلق عليه اسماً آخر هو «مقام راحة الأرواح»! والأغرب هو أننا أنفسنا نذهب بذلك للإيمان بوجود مقامين اثنين، هما: الهزام، وراحة الأرواح بدلاً من مقام واحد هو الهزام لقد تم «استنساخ» الهزام، وهو يطلقون على عملية تغير الطبقة تلك مصطلح: «تصوير الهزام»، فكيف أصبحت الصورة كياناً آخر اسمه ﴿راحة الأرواح››؟ إن الأكثر دقة كان هنا هو أن نطلق على المقام اسماً واحداً أياً كانت طبقته، مع ذكر الطبقة التي انتقل إليها مجدداً، وما إذا كانت طبقة السيكاه أم الدوكاه أم الحسيني أو الطبقة الأصلية ذاتها، فنصف مثلاً مقام مثل «راحة الأرواح» باسم «هزام السيكاه»، أي الهزام البادئ من درجة مي \_ سيكاه، أي ذلك الذي انتقل إلى طبقة السيكاه. ثم نقول:

تمعجم

هزام العراق ، أي ذلك البادئ من طبقة أخرى هو سي \_ عراق ... وهكذا

بهذا نكف عن ذكر مقامات مصورة عن أخرى، فلا نصف «راحة الأرواح» بوصفة تصويراً لمقام الهزام، وتنتقي كل المقامات المصورة، كما تذهب بلا عودة نظرية تصوير المقام الزائفة. تلك النظرية التي تؤدي إلى إكثار عدد المقامات دونما الاعتماد على أساس موضوعي. والحقيقة ان أكثر من نصف المقامات المذكورة في جمع المؤتمر ليست سوى «تصوير» لمقامات أصلية ورئيسية في الموسيقا العربية. نحن نرفض نظرية التصوير المنقولة عن النظرية الموسيقية الأوربية بالكامل، ونقوم بحذف الكثرة المقامية المترتبة عليها.

والمقامات المكررة عن طريق التصوير في جمع المؤتمر هي:

1 ـــ مقام «اليكاه»، يحذف كمقام مستقل، فهو تصوير لمقام الراست، ويتم الآن إلحاقه بمقام الراست، ويصبح اسمه: راست اليكاه، فهو راست تحرك إلى طبقة اليكاه و هو رقم \_ 1 \_ في تسلسل جمع المؤتمر.

2\_ مقام «شد عربان» يحذف، وهو تصوير لمقام «الشهناز»، يتم إلحاقه بمقام «شهناز» ويصبح اسمه «شهناز اليكاه» وليس «شد عربان» فهو «شهناز» تحرك إلى طبقة اليكاه. وهو رقم \_2\_ في تسلسل جمع المؤتمر.

4 مقام «سلطاني يكاه» يحذف، و هو تصوير لمقام «نهاوند الحساس»، يتم إلحاقه بمقام «نهاوند الحساس» ويصبح اسمه

«نهاوند یکاه الحساس» ولیس «سلطانی یکاه» فهو «نهاوند» تم تحریکه إلی طبقة الیکاه. و هو رقم \_4\_ فی تسلسل جمع المؤتمر.

7 مقام «سوذدل» يحذف، وهو تصوير لمقام «شهناز»، يتم الحاقه بمقام «شهناز» وليس الحاقه بمقام «شهناز» ويصبح اسمه «شهناز العشيران» وقد تحرك إلى طبقة العشيران ينبغي تسميته «شهناز العشيران»، حتى يتخذ المقام الجديد اسم المقام الأصلي واسم الطبقة التي انتقل إليها (العشيران). بهذا يأتي الاسم مطابقاً للواقع العملي. وهو رقم \_\_9\_\_ في تسلسل جمع المؤتمر.

8\_\_\_\_\_ مقام «راحة الأرواح» محذوفاً، فهو تصوير لمقام «الهزام»، يتم إلحاقه بمقام «الهزام» ويصبح اسمه «هزام العراق» وليس «راحة الأرواح» فهو «هزام» تم تحريكه إلى طبقة «العراق»، وهو رقم \_15 في تسلسل جمع المؤتمر.

9 ...... مقام «فرحناك» يحذف، و هو تصوير لمقام «السيكاه»، يتم إلحاقه بمقام «السيكاه العراق» ويصبح اسمه «سيكاه العراق»

معجم وليس «فرحناك» فهو «سيكاه» تم تحركه إلى طبقة «العراق». وهو رقم \_16\_ في تسلسل جمع المؤتمر.

10 مقام «حصار» يحذف، وهو تصوير لمقام «نوى أثر»، يتم إلحاقه بمقام «نوى أثر» ويصبح اسمه «نوى أثر الدوكاه» وليس «حصار» فهو «نوى أثر» تحرك إلى طبقة «الدوكاه». وهو رقم \_62 في تسلسل جمع المؤتمر.

11 — مقام «عجم كردي» يحذف، وهو تصوير لمقام «الكرد»، يتم إلحاقه بمقام «الكرد» ويصبح اسمه «كرد الدوكاه» وليس «عجم كردي» فهو «كرد» قد تحرك إلى طبقة «الدوكاه». وهو رقم ــ64 في تسلسل جمع المؤتمر.

إننا بذلك نقوم بحذف الاستنساخ المسمى «تصوير المقامات». ولنستكمل عملنا وننظر في أمر المقامات الزائدة التي هي مجرد تكرار لعدة مقامات (داخل مقام واحد).

12 مقام «الرهاوي» يحذف، وهو في صعود نغماته لأعلى ليس إلا مقام «راست» بعينه، غير أنه في الهبوط يتبدل متخذا نغمات أخرى غير تلك التي صعد بها (كما يورده المؤتمر) فيصبح مقاماً آخر هو «سوندلار» بعينه. هو إذن إحدى حالات الازدواج حيث يتضمن المقام الواحد أكثر من مقام في داخله. وليس من شك أن الأوان قد آن لحذف كلَّ علاقات نغمية مركبة ومتعددة. وإن كان هذا التركيب هو من نظم الماضي وأسسه الرياضية، فإننا لا بد أن نسعى نحو رياضة موسيقية جديدة معاصرة. وسوف نفرق كلَّ مقام مزدوج إلى اثنين (مقامين)، فإذا وجدنا أن كل من الاثنين، أي المقامين موجود بالفعل و على حدة خارج هذا المقام المزدوج، قمنا بالغاء هذا المزدوج تماماً كأن لم يكن. والحقيقة أن مقام «الرهاوي» الذي نحن بصدده الآن ظل في شتاته هذا، فنجده في المراجع التالية للمؤتمر وهو على نفس الحالة من الارتباك. عند صلاح الدين في مسفحة 107 مذكور بوصفه مقام «راست»(!) تستبدل فيه نغمة

بأخرى، مما يجعله مزدوجاً مرة أخرى، مركباً من مقامين هما «الماهور» «الراست» «الرهاوي» إذن يُعد ملغياً كأن لم يكن لوجوده متضمناً في مقامين قيد الممارسة، هما «الراست» و «الماهور». يسقط المقام رقم \_26 في تسلسل المؤتمر.

13——مقام «زلویل» یحذف، و هو في صعود نغماته لأعلى لیس إلا مقام «سوزناك» بعینه، وفي هبوطه یتبدل متخذاً نغمات أخرى (كما یورده المؤتمر) فیصبح مقام «سوذدلار» نفسه. هو إذن إحدى حالات الازدواج إذ یتضمن المقام الواحد أكثر من مقام في داخله. والحقیقة أن مقام «زاویل» الذي نحن بصدده الآن ظل في شتاته هذا، فنجده في المراجع التالیة للمؤتمر و هو علی نفس الحالة من الارتباك. یقول عنه عند صلاح الدین في صفحة 107 «إن الزاویل هو مقام راست تیشکل بثلاثة ألوان من مقامات «الماهور» و «النكریز» و «الرراست». و «الأجندة» تكرر لا أكثر كلام صلاح الدین بصدد هذا المقام صفحة 39. مقام «زاویل» و «السوذدلار». ومن ثم فهو ملغی كأن لم یكن لوجوده متضمناً في مقامین قید الممارسة. یسقط المقام رقم —28—في تسلسل المؤتمر.

15 ---- «بياتي عربان» يقع تحت طائلة الازدواج والنفي من القائمة، فهو ليس إلا تكراراً لمقامين، كل منهما حي في الممارسة الموسيقية على حدة، هما: مقام «الشوري» ومقام «البياتي». يسقط مقام «بياتي عربان» (رقم 45 في التسلسل) كأن لم يكن.

16 مقام «كلعزار» يقع تحت طائلة الازدواج والنفي من القائمة لنفس أسباب نفي سابقيه الأربعة: «رهاوي / زاويل / محير / بياتي عربان، فهو ليس إلا تكراراً، بل إنه كما يورده المؤتمر تكرار لثلاثة مقامات، لا اثنين، كل منه حي في الممارسة الموسيقية على حدة، وهو: «البياتي و «الحسيني» و «الشوري». والمؤتمر يتحدث عنه لا بوصفه نظاماً محدداً، وإنما عدة خيارات مقامية، قائلاً إنه (أي المقام) إما مقام «بياتي»، وإما «شوري»، وإما «حسيني». أي أن المؤتمر لا يرى المقامات بوصفها نظماً رياضية ثابتة، وإنما خيارات للمؤلف الموسيقي، أي طرق التأليف والتركيب يضعها ويضيف إليها دوماً الفنان. طرق قد تتبدل أو تتغير... والحقيقة أم مقامات أي شعب هي علاقات رياضية محسوبة مثبتة ومستخرجة من واقع الممارسة الموسيقية، أشبه بقوانين تنظيمية تشكل أساس العلوم الموسيقية في أي حضارة. يسقط إذاً مقام «كلعزار» (رقم 14 في التسلسل) كأن لم يكن.

17 ـــ مقام «طاهر» يقع تحت طائلة الازدواج ثم النفي من القائمة، فهو أيضاً ليس إلا تكراراً لمقامين، كل منهما حي في الممارسة الموسيقية على حدة، وهما: مقام «الحسيني» ومقام «البياتي». يسقط مقام «طاهر» (رقم 51 في التسلسل) كأن لم يكن، لنفس أسباب نفى المقامات السابقة.

18 مقام «بياتي سلطاني» يقع تحت طائلة الازدواج ثم النفي من القائمة، فهو ليس إلا تكراراً لمقامين (أو ثلاثة)، كل منهما حي في الممارسة الموسيقية على حدة، هما: مقام «الحسيني» \_\_\_\_ أو

البياتي! \_\_ ومقام «البياتي» صريحاً. يسقط مقام «بياتي سلطاني» (رقم (54) في التسلسل) كأن لم يكن.

19 مقام «عرضبار» يقع تحت طائلة الازدواج والنفي من القائمة، فهو ليس إلا تكراراً لثلاثة مقامات، كل منها حي في الممارسة الموسيقية على حدة، وهي «الحسيني أو مقام «الشوري» إلى جانب مقام «البياتي» صريحاً منها. يسقط مقام «عرضبار» (رقم 55 في التسلسل) كأن لم يكن.

20 مقام «حصار كردي» يقع تحت طائلة الازدواج والنفي من القائمة، فهو ليس إلا تكراراً لمقامين، كل منهما حي في الممارسة الموسيقية على حدة، هما: مقام «حصار» ومقام «كرد». يسقط مقام «حصار كردي» (رقم 66 في التسلسل) كأن لم يكن.

21 مقام «صبا كردي» يقع تحت طائلة الازدواج والنفي من القائمة، بسبب قيامه على مقامين ليس غير، كل منهما حي في الممارسة الموسيقية على حدة، وهما: مقام «الصبا» ومقام «كرد». يسقط مقام «صبا كردي» (رقم 67 في التسلسل) كأن لم يكن.

22 مقام «شهناز كردي» ويكرر نفس الحالة من الازدواج، فهو قائم على كيان مكتمل لمقامين، كل منهما حي في الممارسة الموسيقية على حدة، وهما: مقام «شهناز» ومقام «كرد». يسقط مقام «شهناز كردي» (رقم 68 في التسلسل) كأن لم يكن.

23 مقام «نوى كردي» نفس الحالة، فليس في هذا المقام إلا جسد مقامين، كل منهما حي في الممارسة الموسيقية لعام 1932 وعلى حدة، وهما: مقام «نوى» ومقام «كرد». ويظهر ذلك التركيب الثنائي في تلك المجموعة من المقامات من اسمها ذاته: وهكذا ترى الاسم «نوى كرد» يعني مقامي «النوى» و «الكرد» معاً. لذلك يسقط مقام «نوى كردي» (رقم 69 في التسلسل) كأن لم يكن.

24\_مقام «دوكاه» نفس الحالة، غير أن هذا المقام له في ثبت المؤتمر عدة احتمالات أو خيارات أكثر من وجود مقامين اثنين، فعندما تصيعد بالأنغام فلك أن تختار إما مقام «صيبا» وإما مقام «صيبا زمزمة». وعندما تهبط فلك إما «البياتي» وإما «الحجاز». فهو كيان من أربعة مقامات تأخذ منها ما تريد أو ما تمليه عليك قريحتك لحظة الإبداع. هل هذا مقام؟ كلا. ولم يكن هناك أبداً نظرية احتمالات في مقامات الكندي أو الفارابي أو في مقامات ابن نظرية احتمالات في مقامات الكندي أو عند إخوان الصفا أو في رسائل ابن المنجم أو ابن زيله أو عند المراغي أو في منظومة الموصيلي أو أي فيلسوف كان أو عالم ظهر. وليس في سلالم الغرب (النظير الأوربي للمقامات العربية) شيء كهذا . يسقط إذاً مقام «دوكاه» (رقم 70 في التسلسل) كأن لم يكن.

والآن تأتينا مجموعة من ستة عشر مقاماً متوالية متدرجة في التسلسل وراء بعضها، وكل منها تركيب من مقام رئيسي واحد، هو «نهاوند الدوكاه» أي النهاوند الذي تم تحريكه إلى طبقة «الدوكاه» مما يدعى مقام «بوسلك»، إلى جانب مقام مختلف في كل مرة. «النهاوند» حاضر (البوسلك حمركزي يضاف إليه مقام مثل البياتي فيصبح اسم المقام المركب (الثنائي) بياتي بوسلك. ثم يأخذ إلى «البوسلك» مقام آخر هو «حسيني» لينشأ تركيب جديد هو «حسيني بوسلك»، ثم يأخذ للانضمام مقام «محير» فنجد أمامنا عشر مقاماً كلها تراكيب من مقامات موجودة بالفعل وليست في عشد مقامات أو الاختزال. وإذا أحب مؤلف موسيقي أن يجمع بين عدد من المقامات في عمله فهذا اختياره الحر ولا داعي لتسجيل محاولات جمع المقامات التي هي من شأن المؤلفين وحدهم. هكذا متنفي ستة عشر مقاماً وتسقط من جمع المؤتمر، هي:

 تمعجم

- 26 --- «بياتي عربان بوسلك». المكون من مقامين هما: بياتي عربان / بوسلك. وكلاهما حي في الممارسة على حدة.
- 27 ...... «حسيني بوسلك». المكون من مقامين هما: حسيني / بوسلك. وكلاهما حي في الممارسة على حدة.
- 29 ........ «طاهر بوسلك». المكون من مقامين هما: طاهر / بوسلك. واحد منهما حي في الممارسة على حدة هو «بوسلك» والآخر أسقط من الجمع، هو «طاهر».
- 30 (نوى بوسلك». المكون من مقامين هما: نوى / بوسلك. وكلاهما حى في الممارسة على حدة.
- 31 (عرضبار بوسلك». المكون من مقامين هما: عرضبار / بوسلك. وكلاهما حي في الممارسة على حدة.
- 32 «عجم بوسلك». المكون من مقامين هما: عجم / بوسلك. وكلاهما حي في الممارسة على حدة.
- 33 ...... «كردان بوسلك». المكون من مقامين هما: كردان / بوسلك. وكلاهما حي في الممارسة على حدة.
- 35 ....... «شهناز بوسلك». المكون من مقامين هما: شهناز / بوسلك. وكلاهما حي في الممارسة على حدة.
- 37 .... «أصفهان بوسلك». المكون من مقامين هما: أصفهان / بوسلك. وكلاهما حى في الممارسة على حدة.

معجم

38 (صبا بوسلك». المكون من مقامين هما: صبا / بوسلك. وكلاهما حي في الممارسة على حدة.

95 ...... «ماهور بوسلك». المكون من مقامين هما: ماهور / بوسلك. وكلاهما حي في الممارسة على حدة.

40 (أوج بوسلك». المكون من مقامين هما: أوج / بوسلك. وكلاهما حي في الممارسة على حدة.

بانتفاء تلك المقامات من جمع المقامات الأول ـ الرئيسي نكون قد استطعنا إسقاط 38 مقاماً زائداً، ويصبح العدد الحقيقي للمقامات التي جمعت في عام 1932 هو 56 مقاماً لا 94 كما ورد في ثبت المؤتمر. كيف قام الموسيقي الحلبي الشهير علي الدرويش صحبة البارون الفرنسي دير لانجيه بإحصاء وجمع تلك المقامات ثم تقديمها إلى المؤتمر؟ هل ضما لثبتهما كل كلمة سمعاها من ملحن عابر؟ لقد قاما بعملية مسح عام للموروث والمعتقدات الموسيقية لدى عامة الموسيقيين حينئذ ولم يقدما جمعاً علمياً تاماً أبداً.

ولو عرفنا أن أكثر من نصف المقامات المتبقية لاغ بحكم ارتباكه أو سقوطه من تلقاء نفسه أو نسيانه وإهماله، أو زواله بسبب انتمائه لشرائح سكانية اجنبية زالت، كالأرمن أو الأكراد أو الشراكسة، لأدركنا أن مقامات مصر القائمة فعلاً لم تكن لتعلو بحال عن نحو 30 مقاماً مستخدماً حينذاك، في 1932.

والأخطر من كل هذا أن المراجع التالية للمؤتمر ظلت تحافظ على مبدأ الكثرة في جمع المقامات، ولا شك أن المحطات (المراجع) التالية يحتاج كل منها على حدة إلى تطهير مماثل. بل إن مقامات المؤتمر ذاتها ما زالت في حاجة ماسة (للمقامات المتبقية) لفحص وتشذيب وصولاً إلى منظومة مقامية عربية متماسكة. علّ بعض الجهود تضاف إلينا وتشد من أزرنا وتختصر معنا رحلة تنظيم مقامات العرب.

قراءة غنائية

في

مقدمة ابن خلدون

\_\_\_ د. سهيل الملاذي

في مقدمة العلامة عبد الرحمن بن خلدون فصل قيَّم عن «صناعة الغناء وتاريخها(1)»، وهي الجزء الأول من سفره الكبير «كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر» الذي انتهى منه منتصف عام 779هـ، ويقع في مقدمة وثلاثة كتب.

وهذا الفصل يعطينا فكرة عن رأي ابن خلدون في صلاعة الغناء عند العرب، وفي سماتها وتطورها منذ الجاهلية حتى عصر بني العبّاس، وعن الآلات الموسيقية المعروفة في عصره. وهو من الفصلول المهمة عن الجوانب الفنيّة والغنائية في تراثنا الثقافي، وفي المجتمع والعمران الذي اختص ابن خلدون بالحديث عنه.

والمؤلف: هو المؤرخ والفيلسوف والبحاثة المشهور وليّ الحين أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن محمد الحضرمي، المعروف بابن خلدون. أصله من إشبيلية، ومولده بتونس سنة 732هـــ/1332م، وفيها نشا ودرس المنطق والفلسفة والفقه والتاريخ، فعيّنه سلطانها أبو عنان واليا للكتابة (وهو منصب يعادل وزير الإعلام والمعارف اليوم). ثم رحل إلى فارس وتلمسان وتولى أعمالاً فيهما. ثم توجه إلى الأندلس فانتدبه الأمير ابن الأحمر صاحب غرناطة سفيراً لدى ملك قشتالة. ورحل إلى مصر

فأكرمه سلطانها الظاهر برقوق، ودرّس في الأزهر، وتولى منصب قاضي قضاة المذهب المالكي. ولما حاصر تيمورلنك دمشق قصده ابن خلدون ساعياً لإنقاذ المدينة، لكنه أخفق في مسعاه. توفي فجأة في القاهرة سنة 808هـ/ 1406م.

معجم

كان رجل سياسة ومؤسس علم الاجتماع وأول من وضع قواعد علم التاريخ الحديث، واشتهر بأنه عالم دقيق الملاحظة بعيد النظر في أحكامه التاريخية، وحجة عصره في العلوم والمعارف وسعة الإطلاع.

ألف في فلسفة الاجتماع وفلسفة التاريخ، وله مصنفات كثيرة أشهر ها «كتاب العبر...»، ومقدمته أشهر منه. وقد سجل حياته بقلمه في آخر جزء منه، وطبع بعنوان: «التعريف بابن خلدون ورحلته شرقاً وغرباً»(2).

يعرّف ابن خلدون صناعة الغناء، بأنها تلحين الأشعار الموزونة بتقطيع الأصوات على نِسَب منتظمة معروفة. وتتكون كل نغمة فيها من وقع التوقيع (الإيقاع) على كل صوت منها عند قطعه، ثم تأتلف هذه النغمات مع بعضها على نِسَب مُتَعارَفة. وتحصل اللذة في السماع على قدر ما يحدث من تناسب بين هذه الأنغام، ومن كيفية ائتلاف تلك الأصوات بعضها إلى بعض.

وقد تبين له أن الأصوات في علم الموسيقا تتناسب، فيكون منها «صوت نصف صوت وربع آخر وخمس وجزء من أحد عشر من آخر»، وأن اختلاف النسب في تأديتها إلى السمع يخرجها من البساطة إلى التركيب. وليس كل تركيب منها ملذوذاً عند السماع، بل ثمة تراكيب خاصة هي التي حصرها أهل العلم بالموسيقا وتكلموا عليها.

معجم وقد يساوق (يتابع) ذلك التلحين في النغمات الغنائية، بتقطيع أصوات أخرى، من جمادات (آلات) تتخذ لذلك، إما بالقرع أو بالنفخ، فيزيدها لذة عند السماع. ويذكر ابن خلدون أصنافاً من هذه الآلات

المعروفة في المغرب في زمانه

آلات النفخ

1 ـــ منها ما يسمونه الشَبَّابة<sup>(3)</sup>: وهي قصبة جوفاء ذات ثقوب معدودة في جوانبها يُنفخ فيها فتصَّوت، ويخرج الصوت من جوفها على سدّادة من تلك الثقوب، ويُقَطَّع الصوت بوضع الأصابع من اليدين جميعاً على تلك الثقوب وضعاً متعارفاً، حتى تحدث النسب بين الأصوات فيه وتتصل كذلك متناسبة، فيلتذُّ السمع بإدراكها هذا التناسب.

2 ـــ ومن جنس الشبّابة المزْمار الذي يسمى الزُّلاَميّ<sup>(4)</sup>، وهو آلة جوفاء من الخشب على شكل القصبة، منحوتة الجانبين من غير تدوير، لأجل ائتلافها من قطعتين منفردتين، في كلِّ منها ثقوب معدودة. يُنفخ فيها بوساطة قصبة صغيرة موصولة بها، فتصوّت بنغمة حادة، وتُقطَّع الأصــوات من تلك الثقوب بالأصـابع، كما يجري في الشبابة.

3— البوق: من أحسن آلات المِزمار في ذلك العهد، وهو بوق من النحاس أجوف في مقدار الذراع، يَتَسِع إلى أن يكون انفراج مخرجه في مقدار دون الكفّ في شكل بري القلم، وفيه ثقوب معدودة أيضاً. يُنفخ فيه بوساطة قصبة صغيرة، فيخرج الصوت منه ثخيناً دويّاً، وثُقطّع أنغامه كذلك بالأصبابع على التناسب، فيكون ملذوذاً.

الآلات الوترية

وهي جوفاء كلَّها، إما على شكل قطعة من الكرة مثل البَرْبَط<sup>(5)</sup> والرباب، أو على شكل مربّع كالقانون، توضع الأوتار على

بسائطه مشدودة في رأسها إلى دساتين<sup>(6)</sup> متحركة ليتأتى بإدارتها شد الأوتار وإرخاؤها عند الحاجة إليه، ثم تقرع الأوتار إما بعود أو بوتر مشدود بين طرفي قوس، يمر عليها بعد أن يُطلى بالشمع والكُنْدُر<sup>(7)</sup>، ويُقَطَّع الصوت فيه بتخفيف اليد في إمراره، أو بنقله من وتر إلى وتر.

معجم

وفي جميع الآلات الوترية تُوقَع اليد اليسرى بأصابعها على أطراف الأوتار، فيما يُقرع او يُحَكُّ بالوتر، فتخرج الأصوات متناسبة ملذوذة. وقد يكون القرع في الطسوت بالقضان أو في الأعواد بعضها ببعض على توقيع متناسب يحدث عنه التذاذ بالمسموع.

ينتقل ابن خلدون بعد هذا للحديث عن أمور أخرى لا علاقة لها بالغناء وتاريخه، ثم يعود ثانية فيتابع كلامه على تناسب الأصبوات. ويرى أن الأصبوات لها كيفيّات من الهمس والجهر والرخاوة والشدّة والقلقة والضغط وغير ذلك، وأن الحسن في المسموع أن تكون هذه الأصوات متناسبة لا متنافرة، وأن التناسب فيها هو الذي يوجب لها الحسن. ويجعل ابن خلدون لهذا التناسب شرطين:

أولاً \_ يجب ألا يخرج من الصوت إلى ضده ويرجع إليه دفعة واحدة بل بالتدريج، ولا بد من توسط المُغاير بين الصوتين. ويشبه ذلك افتتاح أهل اللسان التراكيب من الحروف المتنافرة أو المتقاربة المخارج.

ثانياً \_\_وجوب التناسب أيضاً في أجزاء الأصــوات، بحيث يخرج من الصوت إلى نصفه أو ثلثه أو جزء منه، على حسب ما يكون التنقُّل مناسباً، فإذا كانت الأصوات على تناسب في الكيفيات \_ على ما حصره أهل صناعة الموسيقا \_ كانت ملائمة ملذوذة.

وهذا التناسب يكون بسيطاً، حين يكون الناس مطبوعين عليه، لا يحتاجون فيه إلى تعليم ولا صناعة. ويشبهون في ذلك

و تو قع الدقص و أمثال ذاك

المطبوعين على الأوزان الشعرية وتوقيع الرقص وأمثال ذلك. وتسمي العامة هذه القابلية بالمضمار. ونجد كثيراً من قرّاء القرآن يجيدون في تلاحين أصواتهم كأنّها المزامير، فيُطربون بحسن مساقهم وتناسب وتناسق نغماتهم.

وقد يكون التناسب مركباً، وهو الذي لا يستوي الناسُ جميعاً في معرفته، ولا توافق كلُّ الطباع صاحبها في العمل به، وهذا هو التلحين الذي يتكفل به علم الموسيقا.

يعدُّ ابن خلدون الغناء من الكماليات في الحياة الاجتماعية، لأن معنى الغناء لا يحدث في العمران إلا إذا توافر وتجاوز حدَّ الضروري إلى الحاجيّ ثم الكماليّ. ومن التفنن فيه تقوم صناعة الغناء، التي لا يستدعيها إلا من فرغ من جميع حاجاته الضرورية والمهمة من المعاش والمنزل وغيره، ولا يطلبها إلا الفارغون عن سائر أحوالهم، والباحثون بعدئذ عن التفنن في مذاهب الملذوذات.

في ممالك العجم وأمصارهم ومدنهم كان من صناعة الغناء بحر زاخر، وكان ملوكهم يتخذونها ويولعون بها، ويهتمون بأهلها ويجعلون لهم مكاناً في دولتهم، ويحضرون مشاهدهم ومجامعهم ويغنون فيها. وما يزال هذا شأن العجم حتى هذا العهد.

أما العرب، فيربط ابن خلدون بدايات الموسيقا عندهم بفن الشعر العربي، إذ كان الشعراء يؤلفون فيه الكلام أجزاء متساوية على تناسب بينها في عدة حروفها المتحركة والساكنة، ويفصلون الكلام في تلك الأجزاء، بحيث يكون كلُّ جزء منها مستقلاً بالإفادة لا ينعطف على الآخر ويسمونه (البيت)، فنجد شعرهم يلائم الطبع بهذه التجزئة أولاً، ثم بتناسب الأجزاء في المقاطع والمبادئ، ثم بتأدية المعنى المقصود وتطبيق الكلام عليها، وقد امتاز شعرهم ببهذا التناسب بحظ من الشرف ليس لغيره من بسبب اختصاصه بهذا التناسب بحظ من الشرف ليس لغيره من

أنواع الكلام، وصار ديواناً لأخبار هم وحِكَمهم وشرفهم، ومِحَكّاً لقرائحهم في إصابة المعاني وإجادة الأساليب. واستمروا على ذلك.

\_\_\_ لم يكن هذا التناسب في الشعر العربي إلا جزءاً بسيطاً من تناسب الأصوات المعروف في كتب الموسيقا، إلا أن البداوة التي غلبت على العرب \_ آنئذ \_ جعلتهم لا ينتحلون علماً، ولا يعرفون صناعة، ولا يتخذون إلا الشعر أسلوباً.

\_\_\_\_ ثم جاء عهد تغنّى فيه الحداة منهم في حِداء إبلهم، والفتيان في فضاء خلواتهم، فرجّعوا الأصوات وترنّموا، وكانوا يسمون الترنيُّم إذا كان بالشعر غناءً، وإذا كان بالتهليل أو نوع القراءة تغبيراً(8). وربما ناسبوا في غنائهم بين النغمات مناسبة بسيطة، وكانوا يسمونه «السناد»، وكان أكثر ما يكون منهم في الخفيف الذي يرقص عليه ويمشي بالدف والمزمار، فيُطْرِب ويستخف الحلوم، وكانوا يسمّون هذا «الهزج».

كان هذا كله بدايات الألحان عند العرب، تفطّنت له طباعهم من غير تعليم، وظلّ شأنهم كذلك في بداوتهم وجاهليتهم.

\_\_\_\_ حين جاء الإسلام وامتدت الفتوحات لتشمل ممالك الدنيا وفيها بلاد العجم، ظل العرب في بداية الأمر على الحال التي عرفت لهم من البداوة والغضاضة، مع تمسُّكهم بأهداب الدين وشدتهم في ترك ماليس بنافع في دينهم وحياتهم ومعاشهم. وانحصر الملذوذ عندهم في ترجيع القراءة والترثُم بالشعر الذي كان ديدنهم ومذهبهم.

\_\_وحين غلب عليهم الرفاه وجاءهم الترف بما حصل لهم من غنائم الفتوحات، صاروا إلى نضارة العيش ورقة الحاشية واستحلاء الفراغ. وحلّ المغنون من الفرس والروم في بلاد الحجاز، وصاروا موالي للعرب، وغنوا جميعاً بالعيدان والطنابر

معجم

والمعازف<sup>(9)</sup> والمزامير. وسمع العرب تلحينهم للأصوات فلحّنوا عليها أشعارهم. وظهر بالمدينة منهم نشيط الفارسي وطُوَيْس وسائب خاثر مولى عبد الله بن جعفر، الذين سمعوا شعر العرب ولحّنوه وأجادوا فيه، وكان لهم ذكر، ثم أخذ عنهم مَعْبَد وطبقته وابن سريج وأنظاره.

\_\_\_ تدرجت صناعة الغناء \_\_\_ بعدئذ \_\_\_ إلى أن اكتملت زمن العباسيين، عند إبراهيم بن المهدي وإبراهيم الموصلي وابنيه إسحاق وحماد. وقد كثر الحديث عن مجالس الغناء ببغداد في هذا العهد.

ترافق اهتمام العباسيين بالغناء والموسيقا مع إمعانهم في اللهو واللعب. فقد اتخذوا آلات للرقص في الملبس والقضبان والأشعار التي يترنم بها عليه، وجعل صنفاً وحده. واتخذت آلات أخرى للرقص تسمّى بالكُرَّج(10) — وهي تماثيل خيل مسرجة من الخشب مُعَلَّقة بأطراف أقبية، يلبسها النسوان ويحاكين بها امتطاء الخيل — فيكرون ويفرون ويثاقفون(11)، وأمثال ذلك من اللعب المعّدة للولائم والأعراس وأيام الأعياد ومجالس الفراغ واللهو. وكثر ذلك ببغداد وأمصار العراق، وانتشر منها إلى غيرها.

يتكلم ابن خلدون بعد ذلك على زِرْياب، فيقول:

«وكان للمَوْصِليين(12) غلام اسمه زِرْياب أخذ عنهم الغناء «وكان للمَوْصِليين(12) غلام اسمه فلحق بالحكم بن هشام بن فأجاد، فصر فوه إلى المغرب غيرة منه، فلحق بالحكم بن هشام بن

معجم عبد الرحمن الداخل أمير الأندلس، فبالغ في تكرمته وركب للقائه

عبد الرحمل التاحل المير الالتناس فبالع في تترامله ورحب للعاله وأسلنى له الجوائز والإقطاعات والجرايات، وأحله من دولته وندمائه بمكان، فأورث بالأندلس من صلناعة الغناء ما تناقلوه إلى أزمان الطوائف، وطما منها بإشليلية بحر زاخر، وتناقل منها بعد ذهاب غضارتها (13) إلى بلاد العدوة بإفريقية والمغرب وانقسم على أمصارها، وبها الآن منها صنبابة على تراجع عمرانها وتناقص دولها».

ويختم ابن خلدون هذا الفصل بقوله:

إن صناعة الغناء هي آخر الصنائع التي تحدث في العمران، لأنها كمالية ليس لها من وظيفة إلا الفراغ والفرح. كما أنها أول ما ينقطع من العمران عند اختلاله وتراجعه.

وبهذا الكلام يعدُّ ابن خلدون الغناء والموسيقا ترفاً فنياً راقياً، لا يظهر إلا عند ازدهار الحضارة، ووصول المجتمع إلى درجة عالية من الاستقرار والاكتفاء والتطور. ويرى أن انحدار هذه الفنون يعني بداية انهيار العمران والمجتمع.

## الحواشي

- 1\_\_\_\_\_ هو الفصــل 32 من القســم الخامس من «المقدمة»: ط4 (دار إحياء التراث العربي) بيروت: ص 428-423
- 2\_ «الضوء اللامع» للسخاوي: 180/2\_145/4. «نفح الطيب» للمقري: 414/4. «الـدرر الكامنة» لابن حجر: الترجمـة 258. «درر العقود الفريـدة في تراجم الأعيان المفيدة» قطعة منه، تأليف أحمد بن علي المقريزي (ت 845هـــ) \_\_\_\_ تحقيق د. عدنان درويش ومحمد المصري \_\_\_\_ 66، (إحياء التراث العربي \_\_\_ وزارة الثقافة السورية) 1995:

63/2، 193. «الصحافة العربية» لأديب مروّة (دار الحياة ببيروت) ط1 (1961) : 123.

- 3\_ نوع من المزمار مولَّدة.
- 4\_ الزُّلامي : تصحيف الزنامّي بلغة العامة. والزّنامّي منسوب إلى زنام : وهو زمّار حاذق كان للرشيد. انظر مادة (زنم) في معاجم اللغة.
- 5\_ في «شفاء الغليل»: البَّرْبَط طنبور ذو ثلاثة أوتار. وفي «لسان العرب»: البَرْبَط عود أعجمي لم يكن من ملاهي العرب، وقد استعملوه حين علموا به.
- 7\_\_\_\_ الَكُنْدُر: اللبّان. وهذه الطريقة مستعملة في العزف على الكمان.
- 8\_\_\_\_\_\_ (بالغين المعجمة والباء الموحدة)، وعلّل أبو إسـحاق الزجّاج هذه التسمية بأنها تذكّر بالغابر،

معجم

ىعجم

أي بأحوال الآخرة. وقال الأزهري: سيمّوا ما يطربون فيه من الشعر في ذكر الله تغبيراً، كأنهم إذا تناشيدوها بالألحان طربوا فرقصيوا وأرهجوا (أثاروا الرهج وهو الغبار)، فسيمّوا مُغَبَّرة لهذا المعنى. قال الأزهري: وروينا عن الشافعي قال : أرى الزنادقة وضعوا هذا التغبير ليصدّوا عن ذكر الله وقراءة القرآن.

كما ذكر التغبير آخرون كابن رشـــيق القيرواني صاحب «العمدة» وغيره.

- 9\_\_\_ المعازف: الملاهي والملاعب التي يضرب بها. والمعزف: ضرب من الطنابير يتخذه أهل اليمن. وغيرهم يجعل العود معزفاً. انظر مادة (عزف) في لسان العرب.
- 10\_\_\_ الكُرَّج : لفظ فارسي معرب، وهو ما يُتَّخَذ مثل المُهْر يلعب عليه.
- 11\_ يثاقفون : يخاصمون ويجالدون، ومصدره الثقاف والمثاقفة وهي العمل بالسيف.
- 12\_\_\_\_\_ الموصليّون هم إبراهيم الموصلي وابناه إسحاق وحمّاد.
  - 13\_ غضارتها : بهجتها وجدَّتها.

## التثاقف الموسيقي العربي التركي حاجة إلى إعادة النظر

د. فکتور سحّاب\*

التثاقف في اللغة كلمة مولدة على قياس التفاعل من الثقافة!. والتفاعل في القياس اللغوي هو تبادل الفعل بين طرفين على الأقل. فالتقاتل هو تبادل القتال بين متقاتلين. والتحادث تبادل الحديث بن متحادثين. والتعامل العمل بين متعاملين.

لذا فالتثاقف، إذا أردنا التزام مقتضى القياس اللغوي في هذه الكلمة المولدة، يفترض وجود طرفين على الأقل، يتبادلان في المجال الثقافي.

فهل در سنا حقاً در ساً معمقاً هذه الناحية من التبادل، الذي حدث حتماً بين العرب والأتراك في إطار السلطنة العثمانية؟

الانطباع العام هو أن هذا الحقل من حقول در اسة تاريخ ماضينا القريب، لم يحظ بما يستحق من الجهد التاريخي المطلوب. بل إن الشائع من الكلام في هذا الإطار، حتى في المؤتمرات والمحافل العلمية، يبدو في كثير من الأحيان سطحياً، بل حتى كثيراً ما يخالف بعض حقائق التاريخ الثابتة. ذلك أن القول بأن السلطنة العثمانية في كل عصور ها ليست سوى تخلف خالص، لم يخالطه أي شيء من التقدم والحضارة والعلم، في أي مرحلة من المراحل، وأنها فرضت على العرب التخلف الذي كان سمتها، يجافي الحقيقة وأنها فرضت على موضع، ويجافي منطق فلسفة التاريخ في موضع آخر.

.

<sup>\*</sup> مدير البرامج في إذاعة لبنان \_ عضو مجلس الموسيقا الدولي.

معجم

ففي الحقيقة التاريخية، أن السلطنة العثمانية، حين كانت في أزهى عقودها، وصلت في فتوحها إلى أسوار فيينا، وأرعبت ملوك أوربا وأباطرتها. ولم يكن ذلك ممكناً لو كانت آنذاك تلك الدولة المترهلة التي عُرفت في أواخر عمرها. وأية دولة في التاريخ لم تسر هذا المسار؟ فبدأت قوية عزيزة نضرة مزدهرة، وانتهت إلى الفساد والترهل والشيخوخة؟

أما في منطق فلسفة التاريخ، فلا تستطيع أيُ دولة متخلفة، مهما عتت، أن تفرض على قوم تخلُّفها، لو جاءت ساعة نهوض أولئك القوم، وتحركت عوامل المنعة والقوة لديهم. فلو كانت عوامل القوة والنهوض كامنة فينا، لما تخلفنا ذلك التخلف الذي ألقينا بتبعاته على ترهل السلطنة العثمانية في أو اخرها.

لقد استبطناً كثيراً من شائع القول في السلطنة العثمانية وتخلفها، استعرناه من دعاية حربية شاعت في الحرب الكونية الأولى. فوصفت السلطنة العثمانية بأنها الاستعمار التركي، مع أنها مرحلة من مراحل الدولة الإسلامية الكبرى، التي تعاقبت على حكمها أسر عربية أولاً، ثم غير عربية فيما بعد. ولو صح أن تركيا استعمرتنا، فلماذا لا يصح أن العرب استعمروا الفرس والترك وغير هم من الشعوب الإسلامية؟ إن في هذا الشائع من القول استعارة زمن معايير ومن آخر.

معجم

على الصعيد الموسيقي، بقيت لنا ملامح مبعثرة، من التثاقف العربي التركي هنا وهناك وهناك، أذكر منها ما يلي:

\_\_\_\_\_\_\_ يعرف قليل من الباحثين أن العثمانيين استخدموا منذ القرن الخامس عشر على الأقل، نظاماً للتدوين الموسيقي الدقيق، يكاد أن يكون قديماً قدم بداية التدوين الموسيقي الأوربي. وهو نظام مختلف تماماً عن النظام الأوربي آنذاك. ولذا يمكن التيقن من أن نشوءه كان مستقلاً. ولا نعرف مصدراً تاريخياً يميط اللثام عن وصول هذا النظام إلى أيدي الموسيقيين العرب. لكن هذا يدل على الأقل على أن العثمانيين لم يكونوا متخلفين في هذا المجال.

\_\_\_\_\_\_ بعث الخديوي إسماعيل موسيقيين إلى فرنسا وإسطنبول وغير هما، في مسعى إلى هذا التثاقف الموسيقي. ونعلم أن عبدو الحمولي زار إسطنبول في أواخر القرن التاسع عشر، وغنى أمام السلطان هناك، وأنشأ علاقة بالموسيقيين الأتراك. وإذا علمنا أن عبدو الحمولي توفي في 12 أيار 1901، وأن الأسطوانة والفونوغراف دخلا مصر في سنة 1904، فإن التفسير المنطقي والفونوغراف دخلا مصر في سنة 1904، فإن التفسير المنطقي لوجود تسجيل لصوت عبدو الحمولي في أغنية تبدأ بذكر اسمه، مشوها بعض الشيء «أبدو خمولي»، هو أن التسجيل حدث في إسطنبول عاصمة السلطنة، في أثناء زيارته لها، أو لعله سُجَّل في باريس.

\_\_\_\_\_\_ يقول المؤرخ الموسيقي قسطندي رزق في كتابه: كتاب الموسيقا الشرقية والغناء العربي ، إن عبدو الحمولي أحضر معه من زيارة لإسطنبول ثلاثة مقامات لم تكن مستخدمة في الموسيقا العربية، هي النهوند والكورد والزنكلاه. وفي هذا يخالف رزق، وهو على مقربة من الحدث التاريخي، بل مزامن له، كثيراً من شائع الكلام عما أخذناه من الأتراك، إذ نسمع من يقول إن كل ما

أخذناه منهم هو ذلك الترداد البليد في الأدوار، على طراز: أنا

زعلان زعلان ليه، ياسيدي زعلان زعلان ليه، وما إلى ذلك

\_ ليس من شك في أن اللونغا، وهي شكل من أشكال المعزوفة الموسيقية، شاع في الموسيقا العربية في القرن التاسع عشر، والنصف الأول من القرن العشرين، جاءتنا من تثاقفنا في داخل السلطنة العثمانية. إذ يُنسَب هذا الشكل إلى البلغار، وكانوا أحد شعوب السلطنة في شبه جزيرة البلقان. فإذا درسنا شكل اللونغا، فسنجد أن ثمة أشكالاً في المعزوفة العربية شبيهة بها في كثير من عناصرها الأساسية، ومن ذلك أن التحميلة واللونغا كليهما يبدأ بالتسليم وتليه الخانة الأولى، ثم التسليم من جديد فالخانة الثانية فالتسليم، وهكذا. وتختلف اللونغا عن التحميلة في جملة عناصر، ولذا فهي إضافة استفادتها الموسيقا العربية من هذا التثاقف ضمن السلطنة العثمانية.

\_\_\_\_ لقد شهد مؤتمر الموسيقا العربية الأول اشتراك وفد تركي كبير، رأسه رؤوف بك يكتا وشهد كل شواهد هذا المؤتمر على أن هذا العالم كان يحظى باحترام عام لعلمه وسلطته غير المنازع فيها، من جراء معرفته المقامات و علومَها، وإسهامه الواسع والبنتاء في النقاش النظري خلال المؤتمر، أياً كانت الآراء في موقفه من المسائل الكبرى مثل تعديلِ السلم الموسيقي أو تثبيت درجاته غير المعدلة، وغير ذلك وكان طبيعياً أن تكون مشاركة تركية كبيرة لقرب الزمن من عهد السلطنة العثمانية التي جمعت

تعجم

العرب والترك قروناً، كانت أو عية متصلة تعمل بينهم خلالها في الاتجاهين.

\_\_\_\_ لا نعرف الكثير عن المعهد الموسيقي الذي أنشأه الأتراك في أنقرة وسمة وسمة وه على اسم الموسميقار العربي الكبير محمد القصمبجي. لكن هذه التسمية في ذاتها، تدل على أن الحضمارة الموسميقية العربية لم تكن في الماضمي بعيدة عن وجدان الأتراك، حتى حظي هذا الموسميقار العربي المجد بهذا الاحترام. ولا بد إذن من اتخاذ هذا المعهد دليلاً على أن التثاقف عمل في الاتجاهين.

\* \* \*

نخلص من هذا الاستعراض لما نعرفه عن ملامح التثاقف العربي التركي في الموسيقا، إلى ثلاث ملاحظات:

1 — أننا لم ندرس كفاية هذه الناحية من ماضينا القريب، ولم نُحصِ ما أخذنا من الأتراك وما أعطيناهم. واكتفينا في كثير من الحالات بالقول إن ما أخذناه كان سيئاً ومتخلفاً، وإن تخلصنا منه كان عملاً حضارياً. وكثير من محاضرينا وموسيقيينا يُطرون الشيخ السيد درويش لأنه، كما يدَّعون «خلَّص الموسيقا العربية من آثار التتريك». ولا يقولون لك ما هي العناصر التي خلَّص الموسيقا العربية منها، ومتى وكيف.

تمعجم

2 — أننا اتخذنا سلفاً موقف العداء من هذا التثاقف، مع أننا تباهينا كثيراً بالتثاقف يمنة ويسرة، وسايرنا في هذه الأنفة غير المسوّغة دعاية سياسية مستوردة، في حرب لم تنته بخير عميم لنا. وكان هذا الموقف المسبق، أحد أعقد أسباب العقد والعقبات النفسية التي جعلتنا نُحجم عن درس هذه الناحية المهمة في تاريخنا الثقافي والموسيقي. ولا بد من مصارحة النفس بشجاعة معنوية في هذا الأمر، حتى نبدأ من جديد معالجة الموضوع التاريخي، على صفحة بيضاء، من الناحية العلمية النزيهة البعيدة عن الغرض والهوى، البعيدة عن أثر أي عقيدة سياسية أو تاريخية.

3 ـــ يعيد كثير من الشعوب النظر في عقائدهم التاريخية، ولا سيما حين يمر زمن على تجربة تاريخية مؤلمة تراكمت فيها العقد النفسية والسياسية، حتى تعذر النظر الموضوعي العلمي إليها. ولقد آن لنا أن نعيد النظر في الحقبة العثمانية التي آلمت ولا شك. آلمت إلى الحد الذي يحدونا على النظر فيها بمنظار العلم والتاريخ، لا بمنظار مستعار من قوى سياسية خارجية، لم تكن قطعاً مرجعاً موضوعياً نزيهاً في هذه المسألة لأسباب معروفة.

## علَّوَيه

## المغني الحاذق والعازف المتقدّم

(قال مخارق المغنّي الشهير في العصر العباسي: ما أُحسِنُ أن أصنع مثل صنعة علّوبَه)

خليل البيطار

اتسع الغناء والاهتمام بالموسيقا في دولة بني العبّاس، وعدّت الموسيقا من مباحث الدراسة العلميّة بعد ترجمة المباحث الإغريقيّة إلى العربية على يد الكنديّ المتوفّى عام 874 م، والسرخصييّ المتوفّى عام 899 م، وثابت بن قرّة المتوفّى عام 901 م، والفار ابي.

ورغم ازدحام بلاط بغداد بالمغنين والموسيقيين إلا أنهم لم يكونوا بمستوى معبد أو إبراهيم الموصلي، وظهرت أحوال جديدة باتت فيها موهبة الموسيقا محتاجة إلى مهارات إضافية كالقص والمنادمة ولعب الشطرنج، وإلى مهارة اختيار الملذوذ عند السماع وصوغه في تراكيب خاصة.

واستطاع الملحنون والمغنون نيل مكافآت سخية مقابل اختيار هم الذكي للنصوص، أو بسبب أدائهم البارع للأغنيات، وإسحاق أبرع من اختار ولحن وغنى، ومثال ذلك هذا النص الذي أنشده بحضرة الخليفة الواثق، وأبياته:

قفي ودّعينا يا سعادُ بنظرة

فقدْ حانَ منّا يا سعادُ رحيلُ

فيا جنّة الدنيا ويا غاية المني

ويا سؤل نفسى هل إليكِ سبيلُ؟

وكنتُ إذا ما جئتُ جئتُ لعلَّةٍ

فأفنيتُ علاّتي فكيف أقولُ؟

فما كلُّ يومٍ لي بأرضكِ حاجةً وصولُ يومٍ لي إليكِ وصولُ

والأبيات من عيون الشعر الغزلي، فالشاعر وقف واستوقف و و دّع و نادي و ناشد و تمنّي و تساءل و تشكّي و استعطف، بمفر دات ر قيقة و عبار ات منسابة و إيقاعات متناغمة، وقد نال إسحاق بعد أدائها خلعة ومئة ألف در هم وشهادة من الواثق تقول: (فقت أهل العصر في كلّ شيء).

و من المغنّين الذين جمعوا إلى جمال الصوت براعة في العزف وخفّة روح وحلاوة نادرة، تلميذ الموصليّين والمتفوّق على معاصريه أمثال مخارق ويحيى المكيّ وابن بانة وحكم الوادي، وإن عُدّ معهم في الطبقة الثانية بعد الأعلام الكبار ابن سريج وابن محرز والغريض ومعبد

و علُّويه هو على بن عبد الله بن سيف، ويكنى أبا الحسن وكان جدّه من السُّعد(1) الذين سباهم الوليد بن عثمان بن عفّان، واسترق منهم جماعة وأعتق بعضهم ولم يعتق الباقين فقتلوه.

<sup>1</sup>\_ ناحية بين بخارى وسمر قند، وربما قيل فيها (الصَّغد) بالصاد.

صنعته

كان علُّويَه مغنّياً حاذقاً ومؤدباً محسناً وصانعاً متفنناً وضارباً متقناً، مع خفّة روح وطيب مجالسة وملاحة نوادر. وكان إبراهيم الموصلي قد علمه وخرّجه وعُني به جدّاً فبرع، وغنّي لمحمد الأمين وعاش إلى أيّام المتوكّل، ومات بعد إسحاق الموصلي بمدة يسيرة.

وكان إسحاق يتعصب له في أكثر أوقاته على مخارق، فأمّا التقدّم والوصف فلم يكن إسحاق يرى أحداً من جماعته أهلاً لهما سواه، فكانوا ينتصرون لإبراهيم بن المهدي ضدّه، فلا يضرّه ذلك مع تقدّمه وفضله.

وأوّل أبيات غنّاها علُّويَه هذا الصوت:

ألا ياحمامَ الشِّعبِ شعبٍ مُورَّق

سقتْك الغوادي من حمامٍ ومن شعب

فوا حسرتا لم أقض منك لبانةً

ولم أتمتع بالجوار وبالقرب

يقولون هذا آخرُ العهدِ منهمُ

فقلتُ: وهذا آخرُ العهدِ من قلبي

واللحن فيه ثقيل أوّل.

وكانت أغانيه تحظى باهتمام الناس، وكان بعضهم يخطئ في نسبتها إلى سواه، فقد حدّث عليّ بن المنجّم أنّه قدم من سامرّاء (سُرّ من رأى) إلى بغداد، فلقي إسحاق الموصلي فسأله عن أخبار الخليفة وأخبار الناس، حتى انتهى إلى ذكر الغناء فقال: أيّ شيء رأيت الناس يستحسنونه في هذه الأيام من الأغاني؟ فإنّ الناس ربّما لهجوا بالصوت بعد الصوت، فقلت: صوتاً من صنعتك، فقال: أيّ شيء هو؟ فقلت:

ألا يا حمامي قصر دورانَ هجتُما

بقلبي الهوى لمّا تغنّيتما ليا وأبكيتماني وسط صحبي ولم أكنْ أبالي دموع العين لو كنتُ خاليا

فضحك إسحاق وقال: ليس هذا لي، هذا لعلُّويَه، وقد لعمري أحسن فيه وجوّد ما شاء، واللحن في الصوت ثاني ثقيل بالوسطى.

ورأى صاحب الأغاني أنّ علُّويَه كان أصحّ الناس صنعة بعد إسحاق، وأطيب الناس صوتاً بعد مخارق، وأضرب الناس بعد ربرب وملاحظ، فهو مصلّي كل سابق قادر، وثاني كلّ أوّل واصل متقدّم. وروى عبد الله بن طاهر عن الخليفة الواثق أنّه قال: غناء علُّويَه مثل نقر الطست يبقى ساعة في السمع بعد سكوته.

وكان علُّويَه أعسر، وكان عوده مقلوب الأوتار، البمّ في الأسفل والمثلّث فوقه، ثم المثنّى ثم الزير، فلا يستطيع سواه أن يضرب عليه لأنّه يغدو مقلوباً لمن يضرب باليمنى، وكان ثقيف وربرب وملاحظ يضاهونه في الضرب بالعود.

لازم علُّويَه الأمين وغنّاه ألحانه، ثم لازم المأمون وعاش حتّى أيّام المتوكّل، وقد أثّر الصراع الذي دار بين الرجلين للفوز بالسلطة سلبيّاً على المحيطين بهما، فقد غضب الأمين من إبراهيم الموصلي لأن اسم المأمون ورد في هذا البيت قبل اسمه، وكان غنّاه في حضرة الرشيد و الأمين وليّ عهده:

أبو المأمونِ فينا والأمينُ له كنفانِ من كَرَمٍ ولينِ

تمعجم

فقال الأمين لإسحاق المقرّب منه: غاظني أبوك لا رحمه الله، ولو كان حيّاً لضربته خمسمئة سوط، ولو لاك لنبشت قبره وأحرقت عظامه، وحين أوضح إسحاق أنّ التقديم فرضته ضرورة الشعر وليس إظهار الموالاة هدأ الأمين وسكن.

وكانت لعلُّويَه جارية اسمها خِشْف، علِّمها الغناء ثمّ اضطر لبيعها إلى زلبهزة النخّاس، وكان يضع ألحانه بتصرّف الغلمان والأصدقاء، وهو أمر نادر الحدوث في زمن التكسّب بالفنّ والمنافسة الشديدة بين المغنّين. ومن أصواته التي غنّتها خشف من شعر عمر بن أبى ربيعة هذه الأبيات:

أشارت بطرف العين خيفة أهلها

إشارة محزون ولم تتكلم

فأيقنتُ أنّ الطرْفَ قد قال مرحباً

وأهلا وسهلا بالحبيب المسلم

فأبرزتُ طرْفي نحوها لأجيبَها

وقلت لها قولَ امرئِ غيرِ مُعْجِمِ

هنيئاً لكم قتلي وصفور مودّتي

وقد سِيط في لحمي هواكِ وفي دمي

(المُعْجِم: الذي لا يفصح في كلامه. سيط: خلط ومزج)

والأبيات تفيض رقّة وولها وحسن ملاقاة واستعطافاً وتعلّقاً وفناءً في المحبوب.

أصواته

نظم علّويَه القليل من الأشعار وغنّى بشعر القدماء والمحدثين، فقد غنّى بأشعار لحاتم الطائي والفرزدق والمرقش

معجم الأكبر و عبيد الله بن قيس الرقيّات وابن هرمة والأعشي وأبو يعقوب الخزيمي. كما غنّى بألحان الموصليين ومعبد وابن سريج.

ومن أصواته التي أعجبت العامة وترددت على ألسنة الغلمان لحن في شعر للفرزدق يقول:

أَلَم ترَ أَنّي يوم جوِّ سُوَيقةٍ بكيتُ فنادتني هُنيدةُ ما ليا فقلتُ لها إنّ البكاءَ لراحةٌ به يشتفي من ظنّ أنْ لا تلاقيا

واللحن في الأبيات من الرمل.

وغنّى علّويَه من شعر حاتم الطائي هذه الأبيات:

إذا كانَ لي شبيئان يا أمَّ مالكٍ

فإنَّ لجاري منهما ما تخيّرا

وفي واحدٍ إن لم يكنْ غيرُ واحدٍ

أراهُ لـهُ أهـلاً إذا كانَ مُقِترا

واللحن فيه خفيف ثقيل.

ومن أصواته الجميلة غناؤه في شعر لأبي العتاهية يقول: عَذيري من الإنسان لا إن جفوتُهُ

صفا لي و لا إن صرتُ طوعَ يديهِ

وإنّي لمشتاقٌ إلى ظلّ صاحبٍ

يروق ويصفو إنْ كدِرتُ عليهِ

وكانت عريب قد دعته ليصلح لها لحن الرمل هذا الذي صنعته، وكانت تهيم بالمغني، فلبّى دعوتها قبل أن يلبّي دعوة المأمون الذي دعاه ودعا عبد الله الهشاميّ كي يباكراه للاصطباح، وحين ألقى علُّويَه الصوت على المأمون طلب منه أن يعيده سبع مرّات، وكان يغنّي ويرقص فرحاً بعد لقاء عريب، فقال المأمون باسماً: يا علُّويَه خذ الخلافة وأعطني هذا الصاحب!

ولعلُّويَه في بيتي أبي العتاهية لحنان: ثاني ثقيل وماخوري. وغنى علُّويَه بحضرة الواثق هذا الصوت: منْ صاحَبَ الدّهر لم يُحمدْ تصرّفهُ عنا وللدهر إحلاء وإمرارُ

واللحن فيه ثقيل أوّل، فاستحسنه الواثق وطرب، فقال علُّويَه: والله لو شئت لجعلت الغناء في أيدي الناس أكثر من الجوز، فتضاحك إسحاق الموصلي وقال: يا أبا الحسن إذاً تكون قيمته مثل قيمة الجوز، ملمّحاً إلى خشيته من انقطاع الرزق إذا حقّق علُّويَه ما صرّح به.

وكان علُّويَه يبحث عن الجديد ويعِدُّ ألحانه بعناية، ويغيب مدّة عن المجالس ليصنع ألحاناً مبتكرة يفاجئ بها منافسيه. وقد ساله إبراهيم بن المهدي الأمير المغنّي مرّة: ما الذي أحدثت بعدي من الصنعة يا أبا الحسن؟ فقال: صنعت صوتين، قال: فهاتهما إذاً، فغنّاه من نظمه:

ألا إنّ لي نفسين نفساً تقول لي

تمتّع بليلي ما بدا لك لينُها

ونفساً تقولُ استبقْ ودَّكَ واتَّئدْ

ونفسك لا تطرح على من يُهينُها

وغتّاه بيتي حاتم الطائي السابقين، واللحن في الصوتين خفيف ثقيل، فتغيّر لون إبراهيم لجودة الصوتين، وكاد يموت من الحسد إذ لم يجد فيهما مطعناً، وعدل عن الكلام في هذا المعنى وقال: هذا يدلّ على أنّ ليلى هذه كانت مثل الموم بالبنفسيج (الموم هو الشمع).

معجم

وغنّى علُّويَه بين يدي المأمون هذا البيت:

تخيرتُ منْ نعمانَ عودَ أراكة لهندِ فمَنْ هذا يبلّغُهُ هندا

فقال المأمون: اطلبوا لهذا البيت ثانياً، فلم يعرف أحد ممّن كان بحضرته من أهل الأدب والرواة والجلساء قائل هذه البيت، وعثر إسحاق بن حميد بعد مدّة على القصيدة مصادفة يغنيها حادٍ بليل، وكانت للمرقّش الأكبر، ومنها:

خليليّ عوجا باركَ الله فيكما وإنْ لمْ تكنْ هندٌ لأرضكما قصدا وقولا لها ليسَ الضلالُ أجازَنا ولكنّنا جُزْنا لنلقاكمُ عمدا تخيّرتُ منْ نعمانَ عودَ أراكة لهندٍ فمَنْ هذا يبلّغُهُ هندا فما شِبْهُ هندٍ غيرُ أدماءَ خاذلٍ من الوحشِ مُرتاعٍ مُراعٍ طلاً فَردا (الأدماء: لونها أبيض مشرب سواداً والخاذل من الطباء: التي تتخلف عن صواحبها وتنفرد. مُراعٍ: رعى معه. الطلا: ولد الطبية)

فأمر المأمون علُّويَه أن يضع لحناً في هذا الشعر، فوضع لحناً من الرمل، بينما كان لحن البيت المفرد خفيف ثقيل بالبنصر.

ونظم المأمون أبياتاً في وصف رحلة صيد، وكتبها في رقعة ودفعها إلى علُّويَه وطلب منه أن يلحنها، فصنع لها لحناً من الثقيل الأوّل وابتدأها بالنشيد، والأبيات هي:

خرجنا إلى صيدِ الظباءِ فصادني

هناك غزالٌ أدعجُ العينِ أحورُ

غز ال كأنّ البدر حلّ جبينه

وفي خدّهِ الشّعرى المنيرةُ تزهرُ

فصاد فؤادي إذ رماني بسهمه

وسهمُ غزالِ الإنسِ طرفٌ ومحجرُ

وحين أنشدها بحضرة المأمون أمر له بعشرة آلاف درهم

تمعجم

ومن الألحان التي أدّاها علُّويَه من صنع سواه لحن لابن سريج تقول أبياته:

يا هندُ إِنّ الناسَ قَدْ أَفسدوا ودّكِ حتّى عـزّني المطلبُ يا ليتَ مَنْ يسعى بنا كاذباً عاشَ مُهاناً في أذى يتعبُ هبيه ذنباً كنتُ أذنبته قدْ يغفرُ اللهُ لمـنْ يُذنبُ

وغنى علُّويَه بيتين من شعر ابن هرمة في حضرة المعتصم، ودفع إليه رقعة يشرح فيها أمور رزقه، وظروف عيشه المتردية، والبيتان هما:

إنّي استحيثُكَ أَنْ أَفُوهَ بحاجتي فَإِذَا قرأتَ صحيفتي فَتَفَهّم وعليكَ عهدُ الله إِنْ خَبّرتَـهُ أحداً وإِنْ أَظهرْتَـهُ بتكلّم فكافأه المعتصم وقضى حوائجه.

حكايته في مجلس الرشيد

اجتمع في مجلس ندماء الرشيد ابن جامع ووجه القرعة وعلُّويَه، فغنَّى الأوّلان صوتين ونال كلّ منهما خمسمئة دينار، وغنَّى علُّويَه من شعر الأعشى ولحن معبد من الخفيف الثقيل هذين البيتين:

يجحَدْنَني ديني النهارَ وأقتضي

ديني إذا وفَدَ النُّعاسُ الرُّقّدا

وأرى الغواني لا يُواصلْنَ امرأً

فقدَ الشبابَ وقدْ بصلْنَ الأمر دا

فغضب الرشيد، ودعا مسروراً فضربه ثلاثين درة، ورأى أنّه يعرّض به عندما يتغنّى بمدح المردونمّ الشيب، وقال له: ألا ترى ستارتي منصوبة وقد شبت؟!

حكايته مع المأمون حين زار دمشق

تمعجم

رافق علُّویَه المأمون في زیارته إلى دمشق، وكاد یعاقبه بشدة بسبب صبوت غنّاه، فقد حدّث أحمد المكّي أنّه زار علُّویَه یعوده من علّه عوفي منها، فجری حدیث المأمون فقال علُّویَه: یعوده من علّه عوفي منها، فجری حدیث المأمون فقال علُّویَه: كدت علم الله \_ أذهب دفعة ذات یوم وأنا معه، لولا أنّ الله تعالی سلّمني وو هب لي حلمه، فقد كنت معه لمّا خرج إلى الشام، فدخلنا دمشق فطفنا بها، وجعل المأمون یطوف علی قصور بني أمیّة وینتبّع آثار هم، فدخل صحناً من صحونهم فإذا هو مفروش بالرّخام الأخضر كلّه، وفیه بركة ماء یدخلها ویخرج منها وفي البركة سمك، وبین یدیها بستان علی أربع زوایاه أربع سروات كأنها قصّت بمقراض من أعناقها، أحسن ما رأیت من السرو قطّ قدّاً وقدراً، فاستحسن ذلك و عزم علی الصبوح وقال: هاتوا لي الساعة طعاماً خفیفاً، وأقبل عليّ وقال: غنّني ونشّطني، فكأنّ الله عزّ وجلّ أنساني الغناء كلّه إلا هذا الصوت من شعر عبید الله بن قیس الرّقبّات بقول:

لو كانَ حولي بنو أميّةَ لمْ تنطقْ رجالُ أراهمُ نطقوا منْ كلّ قِرمٍ محضٍ ضرائبُهُ عنْ مَنْكِبيهِ القميصُ ينخرقُ واللحن لمعبد من الثقيل الأوّل بالوسطى.

فنظر المأمون إليّ مغضباً وقال: عليك وعلى بني أميّة لعنة الله، ويلك! أقلت لك سؤني أو سرّني، ألم لك وقت تذكر بني أميّة إلاّ هذا الوقت تغرّض بي؟ فتحيّلت عليه وعلمت أنّي قد أخطأت،

معجم

فقلت: أتلومني على أن أذكر بني أميّة؟ هذا مولاكم زرياب عندهم يركب في مئتي غلام مملوك له، ويملك ثلاثمئة ألف دينار وهبوها له سوى الخيل والضياع والرقيق، وأنا عندكم أكاد أموت جوعاً، فقال: أو لم يكن لك شيء تذكّرني به نفسك غير هذا؟ فقلت: هكذا حضرني حين ذكرتهم، فقال: اعدل عن هذا وتنبّه على إرادتي، وأضاف: غنّنى فغنيته من شعر عمر الوادي ولحنه هذا الصوت:

الحينُ ساق إلى دمشقَ ولم أكن أرضى دمشق لأهلنا بَلَدا قادتك نفسُكَ فاستقدْتَ لها وأريتَ أمرَ غواية رَشَدا

فقال المأمون: قم عنّي إلى لعنة الله وحرّ سقر، ثم قام فركب، وكان هذا آخر عهدي بالمأمون، وقد ظننت أنّه لو كانت لي ألف روح ما نجت منه واحدة، ولكنّه كان رجلاً حليماً وكان في العمر بقيّة.

منزلته

روى علُّويَه لأحمد المكّيّ أنّه صنع خمسة آلاف صوت، وكانت له جوار يصطبح معهن في يوم خضابه، وكان عليماً بالشعر على حدّ تعبير الحسن بن و هب، وكان نديماً حلو الحديث وعاز فاً ماهراً، وقد قدّمه إسحاق على مخارق صاحب الصوت الرخيم، وقدّمه الواثق على أقرانه جميعاً.

ولعلُّويَه الفضل في إشاعة الغناء وتعميم الألحان بين العامة، وكان لا يتأخر عن تلبية أيّ طلب لغلام أو رسول يريد أخذ صوت أوتعلم لحن، وكان يعلم جواريه وينقل لهنّ أسرار الصناعة، وكان

تمعجم صريحاً ومحبّاً للفنّ يقدّمه على كثير من أغراض الملك وأوامره، وعده كثيرون في صدارة الطبقة الثانية من أعلام المغنين في العصر العبّاسي. مصادر الدراسة + الأبش\_\_\_\_\_ : المستطرف في كلّ فنّ مستظرف + شـــــوقي ضيف : الفنّ ومذاهبه في الشعر العربي + عمــر رضـا كحّالـــة : الفنون الجميلة في العصور الإسلاميّة + ابن خلـــــدون : المقدّمة + الــــزركلـي : الأعلام : الأغاني \_ + الأصبهــــاني ج11 \_ وج 5 : صبح ـــندي الأعشى + المس\_\_\_\_ \_عودي : مروج الذهب : كتاب النّغم + أحمـــد أمــــين : ضحى الإسلام \_\_\_الي : الأمالي 

\_البي

: ىتىمة

+ الثعــــــ

الدهرفي محاسن أهل العصر

+ البغــــــدادي : كتاب الفصوص

+ منصور بن الحسين الآبي: نثر الدّرّ

محمد عبد الوهاب رائد الحداثة في القرن العشرين

ياسر المالح



#### المنطلق

محمد عبد الوهاب اسم كبير في فضاء الموسيقا والغناء العربيين. غطّت شهرته الآفاق طوال القرن العشرين. وبدأت تتقلص شيئاً فشيئاً بعد رحيله، وظهور جيل الشباب من المغنين والملحنين الذين ملؤوا بأغانيهم الشاشات والإذاعات. وإذا كان بعض شبان الجيل الجديد أو ما قبله من الجيل الوسط ماز الوا يؤدون بعض أغاني محمد عبد الوهاب ويذكّرون به، فإن معظم شبان اليوم لا يؤدون شيئاً من أغانيه ولا يعرفونها ولا يعرفون عنه شيئاً.

ومعرفة محمد عبد الوهاب في سيرته الفنية، وفهم ما أحدث في الموسيقا والغناء يحتاجان إلى دارس ذوّاقة متمرّس مطّلع متفرّغ لكتابة أطروحة، قد تستغرق عدة سنين.

وإذا كنت أسمح لنفسي بالكتابة عنه في مقالة محددة القسمات فلأنني وعيت صوته وأنا طفل من خلال أسطواناته التي تصدح في بيتنا أيام (الفونو غراف)، أو ما كان يسميه أهل الشام (صندوق سمع). ثم تابعت الاستماع إليه في الإذاعات العربية ما يقرب من ستين سنة، وما أزال أسمعه حتى اليوم مما هو في مكتبتي السمعية والمرئية التي تحتوي المألوف والنادر من أغانيه وموسيقاه، وما لحنه لغيره من مغنين ومغنيات.

ولم أكتف بالاستماع والمشاهدة، فقرأت أكثر ما كتب عنه في الصحف والمجلات، ومعظم ما ألف عنه من كتب.

وما ساعدني على أن أقترب منه وأفهمه أنني نشات موسيقياً هاوياً عازفاً على العود منذ كنت في الثامنة.

محمد عبد الوهاب رحل عنا في الثالث من أيار (مايو) عام 1991. لكن فنه ماز ال باقياً خالداً على الزمان. وهو ظاهرة يرجع

عجم

إليها، ويستفاد منها إلى جانب الظواهر الفنية الكبيرة التي تألقت في القرن العشرين.

والحديث عن التحديث في فضاء التلحين والغناء يستدعي بالضرورة ذكر علمين اثنين هما سيد درويش ومحمد عبد الوهاب. الأول عُنِي بالتوجه إلى الطبقة الشعبية في أغانيه ومسرحه الغنائي، وخرج على الأساليب التقليدية في التلحين مع أنه كان ربيبها، وجدد في الأداء والتوزيع والتلوين في الإيقاع مستفيداً من استماعه الدائم للموسيقا الغربية. وكان يود أن يدخل آلة (البيانو) إلى التخت السرقي لكنه رحل قبل أن يتاح له تنفيذ كل ما كان خطر له أن يجدد فيه في العام 1923 وعمره إحدى وثلاثين سنة. وقد وجد في الفتى محمد عبد الوهاب، قبل رحيله، وريثه في التجديد فكان يحل محله في المسرح الغنائي حين يكون مريضاً بإشارة منه. وقبل أن يرحل كان سيد درويش قد بدأ بتلحين «كليوباترا ومارك أنتوني» وهي مسرحية شعرية لأحمد شوقي. فلم يتم تلحين الفصل الأول منها، فأكمل محمد عبد الوهاب تلحين المسرحية، وأدى دور منها، فأكمل محمد عبد الوهاب تلحين المسرحية، وأدى دور أنتوني أمام منيرة المهدية صاحبة الفرقة في دار الأوبرا عام

كل هذا يدل دلالة واضحة على أن محمد عبد الوهاب هو الذي تسلّم الراية الفنية من سيد درويش، وهو الذي سيقود المسيرة بالصعود إلى أعلى.

الموهبة والتمرد

معظم النابغين في فن من الفنون ظهرت ملامح نبوغهم وهم أطفال. ومحمد عبد الوهاب أحد هؤلاء. نشأ في حي باب الشعرية بالقاهرة في بيئة دينية محافظة، فأبوه مقرئ ومؤذن، وعمه إمام مسجد وخطيب. وتعلم في كتّاب الحي تجويد القرآن الكريم منذ كان

في الرابعة، وحفظ أجزاء كبيرة منه. وأصعى إلى منشدي الأذكار والمدائح النبوية، فصار قادراً على أن يجوّد في قراءة القرآن، ويتقن أداء مخارج الحروف وفق القواعد والأصول. لكنه كان يتفنن في التلاوة وتقليب الأنغام، ويخرج على المألوف الملقّن، مما لفت إليه الأنظار والأسماع. وكان يغني في الحارة لأصدقائه من الأطفال قصائد سلمة حجازي وموشحات محمد عبد الرحيم المسلوب ومحمد عثمان.

في هذه المرحلة ظهرت موهبة الغناء بصوت جميل لدى محمد عبد الوهاب، والموهبة شيء مخلوق بالفطرة لا يصنعه الإنسان. والعلم الحديث ينسبها إلى الجينة الوراثية التي تصل إلى الجنين بالوراثة القريبة أو البعيدة. فإذا سلمنا بأن موهبة الأب انتقلت إلى الطفل فإن عاملاً آخر هو الاكتساب قد رافق الموهبة وأثار ها منذ البداية. وقد تم هذا الاكتساب بالاستماع إلى الأصوات والألحان التي تحيط بالطفل، وبالتدريب على أداء ما يسمعه بالتعليم الملزم أو أداء المسموع المحفوظ بلا معلم. وهذا ما حدث لمحمد عبد الوهاب الطفل خلال السنوات السبع الأولى من عمره. لكن الخروج على المألوف في تلك المرحلة هو ما يلفت النظر. وهو في العرف تمرُد. والتمرد ينتج فناً متميزاً ينكره أهل التقليد، ويحاولون للجمه بكل وسيلة. لكن المتمردين في الفن غالباً ما ينتصرون لأنهم يبتكرون الجديد المبهج الذي يلائم دورة الحياة. والفنان المتمرد

عجم

أشبه بمن يلوح براية وسط حشد من المتفرجين الثابتين في ملعب رياضي، ليعلن عن وجوده.

قال محمد عبد الوهاب في إحدى مقابلاته: «كانت عندي بذرة التمرد على الموجود لا لأنه قبيح بل على سبيل التطوير والتحسين والإضافة إليه».

وقد ظهر تمرده بهذا المفهوم حين آنس في نفسه النضج والقدرة على التلحين بعد أن أثبت لأهل ذلك الزمان أنه سيين من غنى. وأن صوته القادر الجميل هو الصوت المتفرد الذي لا ينافسه أي صوت آخر في عشرينيات القرن العشرين.

لكن القدرة على التلحين تحتاج إلى دراسة وإطلاع على علم الموسيقا الذي أرسى قواعده أهل الغرب، فإذا تم ذلك فإن موهبة التلحين الفطرية تصبح قادرة على التركيب والتنويع. وعلى هذا فقد انتسب محمد عبد الوهاب إلى المعهد الموسيقي الشرقي بنصيحة من عبد الرحمن رشدي، وفي ذلك المعهد تعلم العزف على العود، وكان معلمه محمد القصبجي. وتعلم النوطة قراءة وكتابة. ثم تولاه معلم روسي فعلمه ما في الموسيقا الغربية من قواعد وأسرار في مجال البوليفوني والهارموني ودور الآلات في التعبير عن المشاعر. وانتسب محمد عبد الوهاب بعدئذ إلى معهد (برجرين) البولوني ليستكمل معلوماته عن الموسيقا الغربية، وأدى بعض الأوبرات المقررة دراسياً. ويروي أن أكثر ما الستفاده من ذلك المعهد الحرص على إجراء تجارب كثيرة في مجال العزف أو الغناء للوصول إلى ذروة الإتقان.

#### الرعايــة

يظل الفنان قلقاً مضطرباً ينتقل كالعصفور من فنن إلى فنن بحثاً عن رزقه، ويسعى إلى الشهرة ليكون رزقه أوفر. ومعظم من احترفوا التلحين أو العزف أو الغناء لم يكونوا في حال ميسورة.

لكن شاباً كمحمد عبد الوهاب صار له جمهور من المستمعين والمعجبين، يسَر له القدر أحمد شوقي، وهو شاعر كبير عنده

والمعجبين، يسَّر له القدر أحمد شوقي، وهو شاعر كبير عنده موروث من المال وصلات مع السياسيين وذوي الشأن، فاحتضنه ورعاه كولده، وأفرد له حجرة في قصره الذي سمّاه (كرمة ابن هانئ)(2). وكان القصر ملتقى الأدباء والسياسيين والأصدقاء، وفيه وجد محمد عبد الوهاب ما يسر له الإبداع في طفولته الأولى.



يصحبه إلى الدعوات الأرستقراطية ليعلمه قواعد معاشرة تلك الطبقة بما يعرف بـ (الإتيكيت). وكان يرافقه في سفره إلى لبنان وفرنسا. ويضع بين يديه كل ما أنتجته العبقرية الغربية من موسيقا وغناء. ولم يلزمه مرة بتلحين قصيدة له، وترك له الخيار في أن ينتقي ما يشاء من شعر أو زجل قابل للتلحين. حتى إنه كتب له كثيراً من الزجل، لحن منه محمد عبد الوهاب ما راقه مثل (بلبل حيران) و (اللي يحب الجمال) و (الليل بدموعه جاني). وكانت أول أغنية زجلية لحنها من كلمات أحمد شوقي أغنية متواضعة هي (دار البشاير مجلسنا) لحنها وغناها في عرس علي بن أحمد شوقي في العام 1924 مطلعها.

 $<sup>^{1}</sup>$  \_ ابن هانئ هو الشاعر العباسي الحسن بن هانئ، وكنيته أبو نواس (757\_814م)، اشتهر في شعره بالخمريات.

عجم

دار البشاير مجلسنا وليل زفافك مؤنسنا وان شا الله تفرح يا عريسنا وان شا الله دايماً نفرح بك

أما أولى القصائد التي لحنها وغناها محمد عبد الوهاب من شعر أحمد شوقي فكانت(أنا أنطونيو) في العام 1927 وهي من مسرحية (كليوباترا وأنتوني). ولحنها تقليدي بطيء من مقام بياتي. ولم يكن ما لحنه وغناه من شعر أحمد شوقي فيما بعد كثيراً، بل إنه غنى وهو في صحبة شوقي مدة ثماني سنوات لشعراء آخرين كأحمد رامي وأمين عزت الهجين وأحمد يونس القاضي وحسن أنور وأحمد عبد المجيد وغيرهم. وكان أحمد شوقي يقول له: «لحن ما يحلو لك، لا كما يحلو للناس، فأنت تلحّن للآذان الآتية لا الآذان الذاهبة».

# التجديد في التلحين والأداء

لم يخرج محمد عبد الوهاب من الإطار التقليدي فجأة، وإنما حاول التجديد على مراحل. فلحن وغنى في العام 1928 من كلمات أحمد يونس القاضي أغنية «أهون عليك» وفيها من حروف المد ما أوحى إلى عبد الوهاب أن يجعل لحنها مرسلاً والأداء تعبيرياً على الطريقة الأوبر الية في مرتبة (الباريتون)، وهو الصوت الرجالي الوسط بين التينور والباص. ويختم الأغنية بمقطع على إيقاع الفالس (كان عهدي عهدك في الهوى) ينتهي إلى تدرج صوت مرسل صاعد في كلمة (تروح).

وقد أشار بعض النقاد إلى أن بعض الجمل الموسيقية في هذه الأغنية مقتبس من أوبرا (عايدة) لفيردي. كما أشار آخرون إلى اقتباساته المتعددة من الموسيقا الغربية. ومحمد عبد الوهاب لا ينكر ذلك ويقول: «إننا في حياتنا العامة والخاصة قد تأثرنا بأساليب الغرب، ولا ضرر في هذا، فالتأثر بالاتجاهات الأجنبية ومسايرة

تمعجم

موكب النهضية العالمية شيء تحتمه سينة التطور. وقد أدخلنا أساليب جديدة على موسيقانا، واقتبسنا من الغرب لنطعم إنتاجنا الموسيقي. ولكن ليس معنى هذا أن نحطم روحنا وجوهرنا ونتخلى عن طابعنا الشرقي. علينا أن ندخل في الموسيقا الشرقية آلات جديدة نأخذها عن الغرب لتعمل على أداء أنغام بشكل أوفى. وعلينا أن ندخل في ألحاننا أنغاماً جديدة، وأن نلجأ إلى التوزيع الموسيقي. ولكن علينا أن نحتفظ بروحنا الشرقية، وأن نترجم بالموسيقا عن عواطفنا الأصيلة، فتكون مخلوقاً شرقياً صحيحاً وإن بدت في ثياب غربية».

مثل هذا القول يقفنا على أن محمد عبد الوهاب يعي رسالته الفنية وعياً عميقاً، ويسعى إلى أدائها أداءً متقناً معاصراً، يجمع بين ما هو مقبول في الذائقة الفنية العربية، وبين مستوى الأداء الغربي الذي يعنى بالتعبير والإيقاع والهارمونى في إطار علمى.

# التجديد في التلحين والإيقاع

من المعروف أن الإيقاعات الشرقية الفارسية والتركية كثيرة، وهي ما تبناه الملحنون في القرن التاسع عشر والقرن العشرين. وعددها يتجاوز الخمسين إيقاعاً. وأشهرها الواحدة الكبيرة والمصمودي والأقصاق والنوخت والدارج والسماعي الثقيل والدور الهندي، وغير ذلك مما يعرفه المختصون.

ومحمد عبد الوهاب عرف هذه الإيقاعات ولحن بعض المعزوفات والأغاني عليها. لكنه لم يستوف التلحين عليها جميعاً. وكان يستمع إلى الإيقاعات الغربية الراقصة ويعجب بها كالفالس

معجم والتانغو والرومبا والبوليرو والسمبا والبولكا والفوكس تروت والكوكار تشا والكان ـ كان، وغير ذلك.

وقد ذكرنا أنه لحن المقطع الأخير من أغنية (أهون عليك) الأوبرالية على إيقاع الفالس وهو (كان عهدي عهدك في الهوى). وفي العام 1932 لحن المقطع الأخير من أغنية (مريت على بيت الحبايب) على إيقاع التانغو واستخدم الأكورديون، والمقطع هو (قلت يمكن اللي هاجرني). وكأنما فعل ذلك على سبيل اختيار الوقع، ومرت الأمور بسلم، فقد تقبل الناس هذا التجديد الجزئي، لأنه جاء منسجماً مع الذائقة العربية.

وفي المرحلة السينمائية التي عاشها محمد عبد الوهاب منذ العام 1933 حتى العام 1949 أدى دور البطولة في سبعة أفلام هي العام 1933، دموع الحب 1935، يحيا الحب 1937، يوم سيعيد 1939، ممنوع الحب 1942، رصياصة في القلب 1944، لسيت ملاكاً 1946. وظهر في فيلم غزل البنات 1949 ليؤدي أغنية (ليالي عاشق الروح) فقط.

هذه التقنية الجديدة التي تمثلت في تقديم القصة السينمائية إلى جماهير عريضة بالصورة والصوت استهوت محمد عبد الوهاب، ووجد فيها وسيلة رائعة للتجديد في الأغنية العربية. ولا سيما في مجال إدخال الإيقاعات الغربية في الموسيقا والغناء فغنى في فيلم «الوردة البيضاء» (جفنه علم الغزل) من شعر الأخطل الصغير على إيقاع (الرومبا) وهي رقصة كوبية من أصل إفريقي شاعت في النصف الأول من القرن العشرين. وغنى في فيلم «دموع الحب» قصيدة (سهرت منه الليالي) من شعر حسين أحمد شوقي على إيقاع (التانغو) وهي رقصة أرجنتينية كانت الأكثر انتشاراً في العالم. وغنى في فيلم «يحيا الحب» قصيدة (عندما يأتي المساء) من شعر محمود أبو الوفا، واستخدم في المقدمة الموسيقية والمقطع الغنائي الأخير إيقاع (الكوكارتشا) وهو إيقاع شائع في أمريكا اللاتينية. وفي فيلم «ممنوع الحب» غنى (ما كانش ع البال) على اللاتينية. وفي فيلم «ممنوع الحب» غنى (ما كانش ع البال) على

إيقاع التانغو وأغنية (يا مسافر وحدك) مزج بين إيقاع التانغو والباسودوبلي الإسباني في لوازم موسيقية قصيرة. وغنى في فيلم «رصاصة في القلب» أغنية (أحبه مهما أشوف منه) على إيقاع التانغو. وغنى في فيلم «لست ملاكاً» أغنية (عمري ماح أنس يوم الاثنين) على إيقاع الباسودوبلي.

ىعجم

تلك نماذج قليلة من أغاني محمد عبد الوهاب تدل على اتجاهه الفني في تطعيم الموسيقا العربية ببعض الإيقاعات الغربية. وإذا تتبعنا هذا الاتجاه فيما لحنه للآخرين بلغ العدد ضعفي ما غناه بنفسه أو أكثر.

## التجديد في إدخال الآلات الغربية

المعروف أن التخت الشرقي هو الأصل في العزف ومرافقة المغني في القرن التاسع عشر. وهو مؤلف من أربعة عاز فين هم: عازف القانون وعازف العود وعازف الناي وعازف الرق. وأضيف إلى التخت فيما بعد عازف (الكمنجة) فصاروا خمسة.

و محمد عبد الوهاب غنى مع التخت الشرقي في البداية. لكنه، وهو المطلع على الموسيقا الغربية، كان يرنو إلى إدخال الآلات الموسيقية إلى التخت الشرقي لإغنائه، وهو ما كان يسعى إليه سيد درويش في استخدام البيانو. وأول آلة غربية أدخلها إلى التخت الشرقي هي (الأكورديون). كان ذلك في المقطع الأخير من أغنية (مريت على بيت الحبايب) كما كنا ذكرنا. ومنذ ذلك الوقت ومع الزمن صارت آلة (الأكورديون) هي الآلة الشعبية المصرية التي تنافس المزمار والأرجول وماز الت. وأدخل آلتي الفيولونسيل والكونترباص وهما من أسرة الكمان في أغنية (في الليل لما خلي) في العام 1932.

وأدخل الكاستنيت الآلة الإيقاعية الإسبانية والشخاليل في (جفنه علم الغزل). واستخدم البيانو في قصيدة (الصبا والجمال)

في فيلم «يوم سعيد»، والغيتار في (الحبيب المجهول) و (عمري ما ح انسى يوم الاثنين) و (انت عمري).

وتوسع محمد عبد الوهاب في استخدام الآلات الموسيقية حتى توصّل إلى تكوين الفرقة الكبيرة. وتبدو هذه الفرقة متكاملة في فيلم «غزل البنات» حين غنى (ليالي عاشق الروح) مع الأوركسترا والكورال وهو يحتضن آلة البانجو.

ولم يكتف محمد عبد الوهاب باستخدام الأوركسترا الكبيرة في بعض الأغاني التي تستدعيها، مثل (أغنية عربية) و (أصبح عندي الآن بندقية) بل تعدَّى ذلك إلى استخدامها في المؤلفات الآلية البحتة. وأشهر هذه المؤلفات (القافلة) و (قاهر الظلام) و (هدية).

## التجديد في التوزيع

يبدو أن الاستفادة من العلم الموسيقي الغربي كان هاجس محمد عبد الوهاب، ولا سيما في إدخال البوليفوني والهارموني بنسب مقبولة في الموسيقا العربية، وكان يستعين على ذلك بالموزع اليوناني أندريه رايدر في بعض ألحانه.

وجرّب البوليفوني في أداء صوتين مختلفي الجنس ومختلفي اللحن مع رجاء عبده في فيلم «ممنوع الحب» في المقطع الأخير من المحاورة الغنائية (اللي فت المال والجاه) حيث يرددان معاً:

كل السعادة والنعيم في القرب منك

من يوم ما شفتك عمري يوم ما غبت عنك

وقد فعل ذلك أيضاً في آخر جملة من المحاورة الغنائية مع نجاة علي في فيلم «دموع الحب».

التجديد في الأناشيد الوطنية والقومية

في الحقبة الملكية غنى محمد عبد الوهاب بعض الأناشيد بصوته مثل (تحية العلم) في فيلم «دموع الحب» بصوته فقط دون

مرددين، وأدخل آلة الترومبيت في المقدمة، وكان في ذلك أول من أدخل آلة نفخ غربية. وغنى نشيد (الجهاد) ثم نشيد (مصر نادتنا). وبعد ثورة (23 يوليو) غنى الكثير من الأناشيد. لكن ما أحدثه من تغيير شكلي في الأداء هو ما يلفت الأسماع والأنظار. فقد لحن نشيد (قولوا لمصر تغني معايا ف عيد تحرير ها) في العام 1956 من كلمات أحمد شفيق كامل، ووزع غناء المقاطع على مطربين معروفين: محمد عبد المطلب وعبد الغني السيد وفايدة كامل وشادية واشترك هو نفسه بأداء مقطعين. وكرر استخدام أصوات المطربين في أناشيد أخرى وهي نشيد (الوطن الأكبر) في العام 1958، وهو نشيد قومي ظهر للتعبير عن وحدة سورية ومصر. ونشيد (الجيل الصاعد) في العام 1961، ونشيد (صوت الجماهير) في العام قي العام قي العام 1963.

معجم

وقد استخدم في هذه الأناشيد الأوركسترا الكبيرة وآلات النفخ والكورال. كما استخدمها في الأناشيد الأخرى التي كانت حافلة بكل جديد. وهذا التراث من الأناشيد الوطنية والقومية أنشأه محمد عبد الوهاب وبلغ فيه الذروة في التلحين والأداء والتوزيع، ولم يختص به غيره. وكان للآخرين بعض الأناشيد التي تطلبتها المعركة مع العدو الإسرائيلي لكنها كانت قليلة مثل نشيد (والله زمان يا سلاحي) لأم كلثوم في العام 1956 من كلمات صلاح جاهين وألحان كمال الطويل. ونشيد (ثوار) لأم كلثوم في العام 1961 من كلمات عبد الفتاح مصطفى وألحان رياض السنباطي. وللكورال نشيد شهير الفتاح مصطفى وألحان محمود الشريف.

ولمحمد عبد الوهاب أغانيُّ وطنية وقومية لا تقع في خانة النشيد لكن كان تأثيرها في الوجدان العربي كبيراً مثل قصيدة (دعاء الشرق) وقصيدة (دمشق) وقصيدة (فلسطين) وغيرها كثير تعد من أروع ما غنيّ به في هذا المجال.

السمات العامة للتجديد

من أبرز سمات التجديد عند محمد عبد الوهاب أنك حين تسمع ألحانه أو أغانيه للمرة الأولى لا تستطيع الحكم على إبداعه. ولا بد لك من الاستماع إلى جديده ثلاث مرات على الأقل حتى تستوعب ما أبدعه. وكلما استمعت إليه أكثر شعرت بأن موسيقاه تنفذ إلى أعماقك، ويزداد فهمك إياها، وتغدو مشوقاً إلى أن تتحد معها. ربما كان ما أراه هو لسان حالي ولسان حال الذي عرفوا موسيقا عبد الوهاب وفهموها بطريقتهم.

ومن سـمات ألحانه بعامة التقليب في المقامات في الأغنية الواحدة، وجعل الغناء بين مرسل وموقع. وهو في الإيقاع لا يثبت على حال، بل يلوّن فيه وينوّع، وكأنه يملّ الرتابة فلا يحتملها. فإن صدق هذا في معظم أغانيه، فإنه لا يصدق في بعض أغانيه المبكّرة التي اتخذت قالب (الطقطوقة) المؤلفة من مذهب ومقاطع (كوبليهات) فإن الغالب عنده الالتزام باللحن الواحد والإيقاع الواحد، كأغنية (ليلة الوداع) في العام 1930 وهي من كلمات أمين عزت الهجين. وأغنية (شبكوني) في العام 1946 في فيلم «لست ملاكاً»، من كلمات حسين السيد. ولا ينطبق هذا الالتزام على معظم ما غنى من طقاطيق. مثل أغنية (إيمتى الزمان) من كلمات أمين عزت الهجين في العام 1932 وأغنية (خيّ) في العام 1958 وهي من كلمات حسين السيد. فقد جعل المقاطع فيهما بألحان وهي من كلمات حسين السيد. فقد جعل المقاطع فيهما بألحان مختلفة وإيقاع مختلف.

تمعجم

ومما يحرص عليه محمد عبد الوهاب في ألحانه ما يدعوه (القفلة الحرّافة) ويعنى بها المفاجأة بأمر غير مألوف أو غير متوقع. وقد تكون المفاجأة في الغناء أو الموسيقا.

وأهم ما كان يعنى به في التلحين موافقة اللحن للكلام، وهذا واضح الوضوح كله في أكثر أغانيه، والمثل الذي يمكن سوقه على هذه الموافقة ما جاء في قصييدة (أعجبت بي) من شيعر مهيار الديلمي، وقد غناها في العام 1935. والمثل وارد في البيت الثاني منها وهو:

# و. لا تخالي نسباً يخفِضنني أنا من يرضيك عند النسب

فهو يكرر جملة لا تخالي أربع مرات متدرجاً من أعلى إلى أدنى على سبيل إعلام التي أعجبت به ثم حين يصل إلى كلمة (يخفضني) يعبر عن الخفض بالنزول إلى القرار وهذا نادر عند الملحنين الآخرين.

#### كلمة الختام

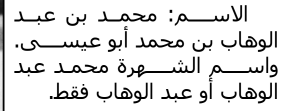
حين لقبت محمد عبد الوهاب رائد الحداثة في القرن العشرين ما قصدت الغض من شأن الملحنين الآخرين، فكثير منهم سلكوا درب التجديد بالأسلوب الذي يحسنونه. لكن محمد عبد الوهاب بما

كان يبدع بين حين وآخر كان يثير فيهم روح المنافسة. وهذا ما يجعل إنتاج الآخر أكثر جودة.

وما ذكرناه من تجديد محمد عبد الوهاب لا يعدو أن يكون إشارات لا تشفي الغليل. وأفضل ما يؤيد هذه الإشارات ويغنيها هو الاستماع إلى أغانيه وألحانه لغيره وموسيقاه البحتة لاكتشاف مواطن التجديد. ولا بد من الاستماع إلى أغاني الآخرين من المبدعين وألحانهم وموسيقاهم لإجراء موازنة نقدية تضع كل مبدع في المكانة التي يستحقها في فضاء الحداثة الذي يغتني يوماً بعد يوم، من خلال ما يرد إليه من إبداعات شرقية وعربية وغربية.

غير أن أصالة اللحن العربي وأداءه بالصوت القادر والكلمة المعبرة ستبقى معياراً هاماً لتقييم كل جديد. فالتجديد لا يعني القضاء على الأصالة، وإنما يعني التكيّف مع إيقاع العصر بشيء من الإضافة والتعديل والتجميل.

# محمد عبد الوهاب سيرة ذاتية مختصرة جداً



سـنة المولد: مختلف عليها بين السـنوات التـاليـة 1897، 1902، 1910 كمـا ثبتـت

في شـــهـادة الميلاد. على أن الأقرب إلى مجريـات الحوادث هو ســـنـة 1908 كمـا يرجح البـاحـث أحمد الجندي.

الـمســـتـوى الـتعـلـيمي : الكتّـاب، المعهـد الموسيقي الشرقي، معهد (برجرين) للموسيقا.

المهنة : مطرب وملحن ومدرس موسيقا وأناشيد.

#### الحياة الفنية

- \* بـدأ يغني وهو طفـل لســلامـة حجـازي وعبـده الحامولي ومحمد عثمان.
- \* التقى ســـيـد درويش طفلاً ويافعاً، وتأثر بتجديده في الموسيقا والأداء. وخلفه في رسالة التجديد.
- \* أول ما لحن أغنية كتبها أحمد شوقي ليغنيها في زفاف علي أحمد شــوقي بعنوان «دار البشــاير مجلسنا».

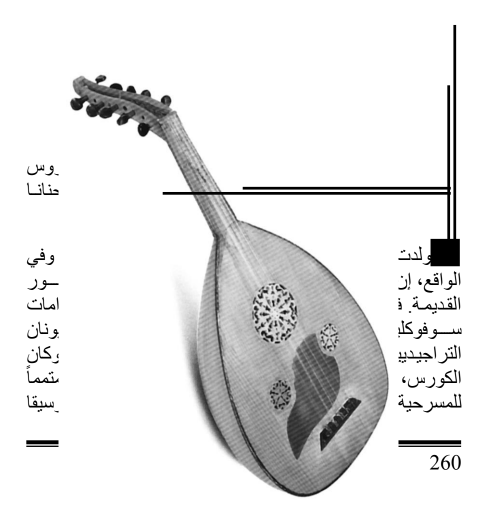
- \* لزم أحمد شــوقي منذ العام 1924 حتى 1932 حين رحل. وكان لشــوقي الفضـل في رعايته وتثقيفه وتعريفه بكبار الشـخصيات من سياسيين وأدباء وشعراء.
- \* لحن وغنى في القوالب الغنائية السائدة: الدور، القصيدة، الطقطوقة، الموال، الموشح، المونولوج، النشيد، الأغنية الطويلة، الحواريات الغنائية، الأوبريت، السكتش، الأغاني الفكاهية. كما لحن وغنى على إيقاعات غربية: الرومبا، التانغو، الكوكاتشا، البولكا، البوليرو، السمبا، الفالس، الباسودوبلي.
- \* لحن لـه ولغيره من المطربين والمطربـات نحو (1800) أغنية.
- \* لحن موسيقا بحتة بأداء التخت الشرقي والتخت الشيرة، وبلغ الشيرة، وبلغ مجموع ما لحنه (52) معزوفة، عدا الموسيقا التصويرية التي تخللت أفلامه السينمائية.
- \* عُني بـالأداء التعبيري وبـاللحن الموافق للكلمـة وبمزج الموسـيقا العربية بالغربية.
- \* غنى له من المطربات : نجاة على، ليلى مراد، رجاء عبده، نور الهدى، صباح، فايزة أحمد، وردة، فيروز، سعاد مكاوي، سمية قيصر، نجاة، شادية، هدى سلطان، شهرزاد، نادرة، نعيمة عاكف، ثم يأتي لقاؤه مع أم كلثوم في العام 1964 بأغنية «أنت عمري».

مجعد

\* غنى له من المطربين، عبد الغني السيد، محمد عبد عبد المطلب، محمد أمين، جلال حرب، سعد عبد الوهاب، إسماعيل ياسين، شكوكو، فؤاد المهندس، عبد الحليم حافظ، محمد ثروت، وديع الصافى.

\* أشـــهر ما غنى من قصــائد لشـــوقي «يا جارة الوادي» وأشـــهر ما غنى من قصــائـد الأخطل الصغير «جفنه».

رحـل محمـد عبـد الوهـاب في 1991/5/3 أو صــباح 1991/5/4. ولعله في جنة الخلد يغني.



معجم والدراما إحداهما الآخر، لكن قروناً مرت قبل أن تنجز العقول الموسيقية ذلك الاتحاد السار

وسنرى في هذا التاريخ الموجز أن التطور الذي وصلت إليه الأوبرا كما نعرفها اليوم، تطلّب عملية ثورية وتطورية بدأت منذ أكثر من أربعمئة عام. نشات الأوبرا من ثورة على الكتابة البوليفونية المعقدة جداً التي سادت في القرن السادس عشر. وقد أنجزت «الثورة» في إيطاليا في بداية القرن السابع عشر تقريباً على يد جاكوبو بيري في أوبراه «دافني»، إذ حل ريسيتاتيف على يد جاكوبو بيري في أوبراه «دافني»، إذ حل ريسيتاتيف الصوت الواحد محل أسلوب المادريغال الكونتربنتي بأصواته الخمسة أو السبعة أو السبعة المنفصلة. وقد امتد تأثير هذه الثورة شامالاً من إيطاليا عبر أوربا باعثاً الروح في الفعاليات الأخرى التي بدأت حركتها باتجاه مواز.

في إنكاترا وفي السنوات الأولى من القرن السابع عشر، أفضت ماسكات\* البلاط إلى تفعيل الريسيتاتيف. ففي عام 1617 وضع الإيطالي اللندني المولد نيكولو لانييري موسيقا لماسك كتبه بن جونسون. لكن تأثير هذا العمل كان مؤقتاً، فالجد الأعلى الحقيقي للأوبرا في إنكلترا هو، كما يعرف الجميع، هنري بورسيل، الذي ظهر عمله بعد عدة عقود.

الماسك : عرض ترفيهي يتضمن الإلقاء والتمثيل والرقص بمرافقة الموسيقا.

أما بالنسبة لألمانيا فقد ظهرت الإشارات الأولى للاجتياح الموسيقي الإيطالي في درسدن نحو عام 1627، فقد ألف الألماني هنريش شوتس، الذي درس في فينيسيا، أوبرا على نص «دافني» الذي سبق أن استخدمه بيري. وكما كان متوقعاً، فقد كانت إيطالية الأسلوب. إن هذه المحاولة الألمانية في الأوبرا كانت مؤقتة التأثير. ومع ذلك فقد لعبت دوراً في تنشيط المحاولات الأوبرالية.

في فرنسا كانت القصة مختلفة. فالفرنسيون، بسبب حساسيتهم المميزة للدراما، لم تفتنهم بسهولة الأوبرا الإيطالية، التي كانت تتأكد فيها العناصر العنائية على حساب العناصر الدرامية. لقد تباهو ابتقديم التقنيات الفرنسية، التي تضع الحبكة والأداء في المكان الأهم. إن الأوبرا الفرنسية الحقيقية ظهرت في منتصف القرن السابع عشر على يد جان باتيست لولي، ذلك الفلورنسي الذي آزرته الأكاديمية الملكية للموسيقا التي تأسست تحت رعاية لويس الرابع عشر. لقد قاومت فرنسا التأثير الإيطالي حتى زمن الثورة.

في نهاية القرن السابع عشر از دهرت الأوبرا الإيطالية في إنكلترا وألمانيا وقلدتها في فرنسا، لكن ليس على حساب العناصر الدرامية. لقد جال المغنون الإيطاليون في جميع أنحاء القارة الأوربية مروَّجين الأوبرا الإيطالية وأسلوب العرض. كان «العصر الذهبي» لمغني الأوبرا، بسبب أن الأوبرا، تحت تأثير مؤلفين كر أليساندرو سكار لاتي، كانت تُكتب بالدرجة الأولى لعرض الصوت البشري مع اهتمام بسيط بالتسلية الدرامية.

مع أوبرا «أورفيو» أتت الثورة الثانية في الأوبرا. لقد أضفى غلوك على الأوبرا أهمية جديدة عندما أوجد توازناً بين القيم الدرامية والموسيقية. ومن الطريف أن نلاحظ أن خطوط التأثير بين الفرنسي والإيطالي تجتمع في أوبرات غلوك. وتشكل أعماله

ىعجم

المتأخرة نموذج الأوبرا الفرنسية الكبيرة الفخمة « Grand » التي كانت قيد التطور زمن لولي ورامو.

بعد غلوك، تأثر تقدم الأوبرا بعمق بالحركة الرومانتيكية الحديثة المولد، وبالتغيرات السياسية التي أحدثتها الثورة الفرنسية. إن التغيرات الثقافية والاجتماعية بشرت بعصر أوبرا تنبض بالروح الرومانتيكية والقومية \_\_\_\_\_ إن موتسارت، وبيتهوفن، ومايربير، وروسيني، ودونيزيتي، وفيير هي أسماء تلألأت في السماء الأوبرالية. ثم بدأت من جديد في ذروة العصر الرومانتيكي دورة الثورة الأوبرالية مع فاغنر وفيردي. وكما في حالة غلوك، كانت المسألة هي في التخلي عن التكلف والسطحية للوصول إلى القيم الموسيقية والدرامية الجوهرية.

ظلت روسيا بمنأى عن التغيرات الأوبرالية حتى نهاية القرن الثامن عشر، عندما كانت الأوبرا الإيطالية تُقدم في موسكو وبطرسبورغ. وقد شهد القرن التاسع عشر عودة إلى الموسيقا القومية، وبدأ ميلاد الأوبرا الروسية بتقديم أوبرا «حياة من أجل القيصر» لي غلينكا في عام 1836. وقد عزز الروح القومية، كما تجلت في أوبرا غلينكا، مجموعة المؤلفين الخمسة للسندر بورودين وميلي بالاكيريف وسيزار كوي وموديست موسورسكي ونيكولاي ريمسكي لي كورساكوف. وقبل بروز تيار القومية المنظرف، قاوم هؤلاء المؤلفون التأثير الإيطالي، وضمّنوا أعمالهم النكهة القومية عن طريق تشريبها بألحان الأغاني الشعبية الروسية وانقاعاتها

امتد عصر الثورة الثالثة بدءاً من نهاية القرن التاسع عشر حتى زمننا هذا. تحولت الأوبرا من الرومانتيكية إلى الواقعية، ثم مضت من خلال الانطباعية والموضوعانية إلى الأشكال التجريبية الحديثة.

لا ينبغي دراسة تطور الأوبرا بوصفها شكلاً فنياً بمعزل عن الخلفية الحضارية الرحبة. فقد أثرت الأحداث التاريخية الهامة على نموها وتحولها من وقت لآخر. فعصر الرينيسانس، على سبيل المثال أحد معالم الحضارة حرك قوى فنية محددة ساهمت في وجودها. بدأ عصر الرينيسانس نحو عام 1453 عندما احتل الأتراك بدأ عصر الرينيسانس نحو عام 1453 عندما احتل الأتراك القسطنطينية. على مدى أحد عشر قرناً كانت القسطنطينية حاضرة النصرانية الشرقية، وكان فيها مدارس يونانية جلبت لها الفنون والعلوم. ولما غدت عاصمة الامبراطورية العثمانية، هجرها الفنانون والعلماء قاصدين بقاعاً مختلفة من العالم. وكانت إيطاليا هي المكان الأقرب، لذا فقد حل فيها هؤ لاء اللاجئون المتميزون. وأصبحت إيطاليا مهد الرينيسانس.

وعلى الفور جلب الرينيسانس إلى إيطاليا المعرفة الكلاسيكية اليونانية والرومانية في جميع الفنون \_ إلا الموسيقا. إنه لمن السهل العودة إلى البساطة والمباشرة للعصر الكلاسيكي القديم في الفنون الأخرى، لأنها كانت مهملة في العصور الوسطى، ولم يكن ثمة عقبة أمامها للتأثر الخارجي. ومع ذلك فقد تطورت الموسيقا

<sup>\*</sup> \_ الموضوعانية : Objectivism ، يقصد الحقائق الموضوعية بوصفها متميزة عن الخبرة الذاتية (المورد)

ووصلت إلى منزلة رفيعة، وفي الواقع استمر أثر القرون الوسطى مدة قرن ونصف في الرينيسانس. إن الثورة في الموسيقا، كما أشرنا سابقاً، كانت ثورة على البوليفونية المعقدة السائدة، كما تمثلت في موسيقا باليسترينا الكنسية، وبقية مؤلفي المادريغال.

في فلورنسا، بعد أكثر من مئة عام على بزوغ فجر الرينيسانس، عاشت مجموعة من علماء الموسيقا الذين نذروا أنفسهم لفن اليونان القديم. وقد ضمت هذه المجموعة جاكوبو بيري وفينشينزو غاليلي (والد عالم الفلك غاليلي) وجيليو كاتشيني، واتخذوا الكونت جيوفاني باردي، النبيل الفلورنسي الثري، راعياً لهم. لقد نشد هؤلاء البارديستيون، كما كان يطلق عليهم أحياناً، إعادة بعث قوة الدراما اليونانية وعظمتها، وتقوية أثر ها بموسيقا مرافقة

لقد ثار هؤلاء المفكرون الراديكاليون \_\_\_\_ مثل جميع رجال عصر الرينيسانس \_\_ على الكتابة اليوليفونية التي كانت غدت فن القرن السادس عشر الرفيع. إنهم بإصرارهم على إضفاء بساطة الدراما اليونانية الفعالة والجوهرية على الموسيقا، ذهبوا إلى تطرف آخر \_\_\_ من بناء المادريغال المتعدد الأصوات المعقد إلى الخط الصوتي الواحد. ذلك، كان الريسيتاتيف، والريسيتاتيف كان بداية الأوبر!

العمل الأول الذي كتب بالأسلوب الثوري، أسلوب الريسيتاتيف، كان أوبرا «دافني» لــــ بيري، وقد قُدم أمام جمهور خاص عام 1597. ويمكن القول إنها أول أوبرا قُدمت على المسرح. أما أوبرا «يوريديس» فقد وضعها بيري بالتعاون مع كاتشيني، وقُدمت أمام الجمهور عام 1600. وينظر إلى هذا التاريخ بوجه عام على أنه تاريخ ميلاد الأوبرا. تضمنت أوبرا «يوريديس» خمسة فصول،

معجم

تمعجم

اختتم كل فصل بكورس. وكان الحوار بشكل الريسيتاتيف مع المرافقة. وكان هنالك أيضاً آريا يتصدد رها مقطع موسيقي آلي. ينبغي أن يكون اختيار العمل هنا على أساس أنه عُدَّ أحياناً رائداً هاماً في مجال الأوبرا. ذلك العمل هو «أمفيبارناسو»، وقد وضعه أورازيو فيتشي عام 1594، وفيتشي هو مؤلف مادريغالات وأستاذ عظيم في الفترة البوليفونية. ويتألف العمل، الذي هو تلحين للمالاقتعة، من ثلاثة فصول وأربعة عشر مشهداً كتبت لخمسة أصوات بشكل المادريغال. لم تمثل السرائمفيبارناسو» غُنيت فقط. ومن الطريف ملاحظة أن العمل قُدم في نيويورك سيتي عام 1933.

كان ثمة أشكال موسيقية أخرى في القرن الثالث عشر والرابع عشر والخامس عشر حملت بذرة الأوبرا في أحشائها. إن مؤلفي الموسيقا الدنيوية والدينية أدخلوا خصائص الدراما في موسيقاهم، كما فعل التروفيريون (الشعراء الموسيقيون) في شمال فرنسا، والممثلون في الطقوس الدينية السرية والمسرحيات الأعجوبية في إنكلترا.

لقد نالت الأوبرا، التي أبدعها الفلورنسيون، استحسان العالم الموسيقي، كما خدمت أوبرا دافني وأوريديس مدة طويلة بوصفهما نموذجين بالنسبة للمؤلفين الأخرين. وعلى أيدي مؤلفين مثل كلوديو مونتيفيردي، الذي وضع دافني وأوريديس، وبيترو فرانشيسكو كافالي، الفينيسي الذي أضاف إلى رصيده أربعين أوبرا، خطت الأوبرا خطوات هامة. لقد أحدث مونتيفيردي ثورة في الموسيقا بتأسيسه للنظام المقامي، وأسهم في تطوير

الريسيتاتيف بإعطائه مرافقة أكثر مرونة ومن مساهمات كافالي الهامة إدخال الشخصية الهزلية في الأوبرا، وإخراج الأوبرا من دنيا الكلاسيكية الصارمة ليقربها من عامة الناس وقد ظهر تجديد كافالي هذا في أوبراه «دوريسليا»، التي قُدمت عام 1645.

إن مونتيفيردي وكافالي لم يوسعا المدى العاطفي والدر اماتيكي للأوبرا فقط، بل متطلباتها الأوركستر الية أيضاً. لقد كتبا أعمالهما لأوركسترات أكبر، وأدخلا مقاطع لحنية لكسر الريستياتيفات المتواصلة. إن من الطريف ملاحظة أنه حتى في هذه المرحلة فإن الدافع الذي لا يُقاوَم للحن قد أظهر نفسه، على الرغم من قواعد البساطة الصارمة التي تحكم الريسيتاتيف. في أعمال مونتيفيردي وكافالي. على سبيل المثال، تظهر مقاطع لحنية طويلة على حرف لين واحد، إنها وسيلة استخدمها فيما بعد سكار لاتي وهاندل بتأثير دراماتيكي.

عندما حازت الأوبرا تدريجياً على اهتمام الجمهور، ازداد الطلب على العروض الشعبية. ففي عام 1637 افتتحت في فينيسيا أول دار أوبرا. في ذلك الوقت كان جمهور الأوبرا صعير الحجم وذا طبيعة أرستوقر اطية. وبحلول عام 1700 كان ثمة أكثر من إحدى عشرة دار أوبرا في تلك المدينة، آنئذ اشتهرت بوصفها عاصمة إيطاليا الأوبرالية. في تلك الدور، وفي الدور الأخرى التي شريدت في مدن إيطاليا الرئيسية، كان يعرض برنامج موسع لأعمال مونتيفيردي وبيترو وكافاتي ومارك أنطونيو شيستي وجياكومو كاريسيمي وغيرهم من المؤلفين الأوائل.

شهد القرن السابع عشر تطوراً مفاجئاً في الأوبرا. ففي حين ازدرى مبدعو الأوبرا اللحن، بدأ المؤلفون الآن بتطوير ألحان من شتى الأنواع. فقد تحول عن تأكيد النطق البسيط المباشر، وغدت الأوبرا وسيلة لعرض الصوت لا أكثر. وكان السبب الرئيسي هو

أن إيطاليا، منبع الأوبرا، قدمت أفضل المغنين الذين يمتلكون أصواتاً من طراز رفيع. وما من شك في أن الغناء، بوصفه فناً تطور فيما بعد في جميع أنحاء العالم، نشا في إيطاليا في القرنين السابع عشر والثامن عشر. وقد كتبت الأوبرا بصورة أساسية لإتاحة الفرصة أمام المغنين ليعرضوا أصواتهم. وبالطبع كانت الوسيلة المنطقية لإظهار البراعة الصوتية هي المقاطع الطويلة المتواصلة، وهكذا ولدت الأريا. وتطورت أخيراً عبر طراز متشدد : قسم أول، قسم أوسط مغاير، ثم إعادة مختصرة للقسم الأول. وأخيراً انحطت الأوبرا لتصبح عبارة عن آريات متعاقبة وكوارس، مضحية بمفهوم الحبكة القصصية والمحتوى الدرامي.

معجم

إن المثال النموذجي لهذا الاتجاه في الكتابة الأوبر الية نجده في أعمال أليساندرو سكار لاتي (1659–1725)، المؤلف الذي وضع نحو 115 أوبرا، والذي يعد المؤسس الحقيقي للأوبرا الإيطالية. مع سكار لاتي احتل عرض الصوت البشري المرتبة الأولى، ففي أغلب الأحيان كانت المرافقة الموسيقية البسيطة تفي بالغرض. وقد أضاف للآريا زخرفة أوركستر الية في شكل مقدمة، وفاصل، وختام. لقد أرسى سكار لاتي أسلوب التأليف الأوبر الي الذي ظل رائجاً قرابة قرن من الزمن، والذي عُرف بـ (الأوبر السيريا).

وبينما كانت الأوبرا مزدهرة في إيطاليا، كان يتكون في فرنسا وألمانيا طراز قومي لهذا الشكل الفني. في فرنسا خرجت الأوبرا من البالية الذي كان ممثلها الرئيسي جان باتيست لولي (1632—

1687)، الفلورنسي الذي أصبح مؤلف بلاط ملك فرنسا. وهو يُعَدُّ المؤسس الحقيقي للأوبرا الفرنسية، إن أوبراه «أعياد الحب وباخوس» التي قُدمت عام 1672 تعد حدثاً هاماً. كان لولي أول من أدخل الآلات النحاسية في الأوركسترا. وقد خدم الأوبرا عن طريق تجريدها من آريات مدرسة سكار لاتي المنمقة والخالية من المغزى، واضعاً الحبكة القصصية في منظور ها المناسب، ومشدداً على القيم المشهدية، منح لولي الأوبرا الفرنسية شخصية لازمتها منذ ذلك الحين. وبعد لولي جاء جان فيليب رامو المؤلف وعازف الأورغن الشهير. وقد أغنى الأوبرا، موسيقياً، عن طريق منحها تنوعاً هار مونياً كبيراً، وخلفية أوركستر الية ممتلئة.

وبتأثير إيطالي نهضت الأوبرا في ألمانيا، وعملياً ضم كل بلاط ألماني فرقة أوبرا إيطالية، أو إدارة إيطالية. وقد دُعي الشكل القومي للأوبرا بـــ «Singspiel»، ومع ذلك، از دهرت في المسارح الشعبية بجمهورها الصغير. وبتعريف بسيط فإن الـ «Singspiel» تعنى مسرحية موسيقية يربط فواصلها الغنائية حوار منطوق. وهي تشابه في شكلها العام الـ بالاد أوبرا الإنكليزية، والأوبرا بوفا الإيطالية، والأوبرا بوف الفرنسية. هذه الأشكال الأربعة اشتملت على أصولها المتجذرة في المسرحيات الأعجوبية\* ومسرحيات الطقوس السرية القروسطية في القرن الخامس عشر وقد عادت الـ «Singspiel» للظهور بعد ذلك في أعمال بيتهوفن وموتسارت، ولكن في شكل مصقول. وفي الوقت نفسه أوصل المؤلفون الإيطاليون أمثال بير غوليزي ودونيزيتي وروسيني الأوبر إبوفا إلى قمة الكمال أما الأوبر إبوف الفرنسية فقد تطورت لاحقاً في شكل عُرف بـ الأوبر اكوميك التي تمثلها نموذجياً أوبر ا كارمن وفاوست. وقد ظهرت خصائص الـ بالاد أوبرا الإنكليزية في نهاية القرن التاسع عشر في أوبرات جيلبير وسوليفان.

<sup>\*</sup> المسرحية الأعجوبية : مسرحية تمثل مشاهد من حياة قديس ذي معجزات (المورد).

تعززت الأوبرا القومية الحقيقية في شمال ألمانيا، خصوصاً في هامبورغ، حين أفتتحت أول دار أوبرا عام 1678. ومن ثمارها الأولى كان التقديم الأول لأوبرا «آدم وحواء» للمؤلف جوهان تايل الأولى. المؤلفان الشعبيان اللذان ساهما في تطوير الأوبرا، موسيقياً ودر امياً، في هذا العصر \_\_\_ على الرغم من أنهما كتبا بالأسلوب الإيطالي \_\_ هما راينهارت كايزر وجوهان أدولف هاس، ويتضمن رصيد كل منهما نحو مئة أوبرا. أما المؤلف جورج فريدريك هاندل (1759 ـــ 1759)، فقد كان الأهم في ذلك العصر . لقد كتب العديد من الأوبرات في ألمانيا، لكنه وصل إلى قمة إبداعه اللامع في لندن، حيث هيمن بصورة كاملة على المشهد الأوبر الي. كان هاندل ممثل الأوبرا سيريا الشكلية التي تطورت على يد سكار لاتي، بتشديده على الآريا بوصفها أداة لعرض الصوت البشري. وفي الواقع إن فترة سكار لاتي \_ هاندل، يمكن أن تدعى عصر الأريا. وكان أيضاً عصر المغنين المخصيين «Castrati»، مغنو السوبرانو والكونترالتو الذكور، الذين جعلتهم أصواتهم اللامعة نجوم المسرح الأوبرالي المدللين

في إنكاترا، قبل مجيء هاندل، لم يكن للأوبرا شأن متميز، وقد كتب هنري بورسيل (1658—1695)، الذي يعد واحداً من أكثر مؤلفي القرن السابع عشر الإنكليز موهبة، أوبرا «دايدو وإينياس» و «ديوكليسيان»، اللتين أر هصتا إر هاصاً استثنائياً. إن موت بورسيل المأسوي المبكر وهو في السابعة والثلاثين من عمره غير تاريخ إنكلترا الأوبرالي. ومع غياب البطل الإنكليزي الحقيقي، بقيت الأوبرا تحت تأثير هاندل والمدرسة الإيطالية. وأخيراً كان ثمة ردة فعل تجاه الأسلوب الإيطالي. وقد جاءت في شكل بالاد أوبرا مثلتها أوبرا «أوبرا الشحان» لصغيبي، التي قدمت عام 1728. ومن الغريب أن موسيقا الأوبرا، التي حازت شعبية واسعة، كانت من تأليف جون بيبوش، وهو ألماني مهاجر. وبعد واسعة، كانت من تأليف جون بيبوش، وهو ألماني مهاجر. وبعد

نجاح «أوبرا الشحاذ»، أُلفت أعمال الـــ بالاد أوبرا، مؤسسة شكلاً إنكليزياً تقليدياً تعزز من خلال أعمال جيلبير وســوليفان. ومن بين المؤلفين الذين اقترنوا بالأوبرا في إنكلترا مايكل ويليام بالف الذي ألف «الفتاة البوهيمية»، وويليام فنسـنت والاس مؤلف أوبرا «ماريتانا»، وهنري رولي بيشـوب مؤلف أوبرا «كلاري» التي تتضـمن واحدة من أشـهر الأغاني في العالم « Home, Sweet ».

مع حلول القرن الثامن عشر كانت الأوبرا قد تطورت من خلال حلقة فنية، ونضحت متهيئة لثورة. إن إبداعية الفلورنسيين وعفويتهم أفسحت الطريق، منذ عهد بعيد، لظهور أشكال مؤسلبة وخاضعة لعرف وتقليد. كان المؤلفون ملزمين بكتابة عدد معين من الأريات لكل مغن لكي يتمكن كل فنان من أن يعرض باختيال مكنونات صدره. وكان ثمة معايير قياسية موحدة للنصوص الأوبر الية، فعندما يريد أي مؤلف موسيقي نصا أوبر الياً، يقدم ببساطة طلباً ليبترو ميتاستازيو، الشاعر الإيطالي والأول بين بعض نصوصه مرات ومرات.

هكذا كانت حال الأمور عندما ظهر غلوك وموتسارت في المشهد الأوبرالي، وغيرا مصير الأوبرا. كان كريستوف فيليبالد غلوك (1714—1787)، الذي أصبح واحداً من أعظم مؤلفي الأسلوب الإيطالي الألمان، الأول الذي انسلخ عن التقليد الإيطالي. في منتصف عمره نبذ الأشكال المسلم بها، وكان ذلك نتيجة اتصاله بالحياة الموسيقية في باريس وفيينا. وقد رسمت أوبراه «أورفيو ويوريديس» بداية ثورته. وقد عبرت هذه الأوبرا عن إيمانه الراسخ بوجوب تماسك درامي في الأوبرا، وأنه يتوجب على الموسيقا أن تخدم القصة، لا أن تخدم غرور المغني. إنه في إصراره على القيم الدرامية، يكون غلوك قد عاد إلى مفاهيم الفلورنسيين، كما فعل بعد ذلك فيردي وفاغنر وديبوسي.

وعندما استُقبلت أوبرا «أورفيو» ببرود في فيينا، رحل غلوك إلى باريس حيث بدأ، برعاية ماري أنطوانيت، حملته خدمة لأفكاره الجديدة. لقد واصل عمله محطماً معتقدات الرجعيين الذين زأروا عالياً في مواجهته. وقد انقسم العالم الموسيقي إلى معسكرين. أنصار الوضع الأوبرالي الراهن الذين قادهم نيكولا بيتشيني المؤلف المتمسك بتقاليد الأوبرا. وقد هاجموا بضراوة «الراديكالي» غلوك، وتواصل العداء بين أنصار غلوك وأنصار بيتشيني. وتقول بعض التقارير إن الحرب أصبحت عنيفة لدرجة وصلت إلى العنف الجسدي. على أية حال، وصلت الحالة إلى وبيتشيني كليهما بتأليف أوبرا تعتمد نص «إيفجينا في توريد». وقد قوبلت نسخة غلوك بهتاف الجمهور وتصفيقه، وخط انتصاره بداية عهد جديد للأوبرا.

معجم

على الرغم من أن غلوك بث في الأوبرا حياة جديدة ومعنى، إلا أنها ظلت جوهرياً في حدود تقليد بيري وسكار لاتي، بقدر ما يتعلق الأمر بالموضوع. كان فولفغانغ أماديوس موتسارت يتعلق الأمر بالموضوع. كان فولفغانغ أماديوس موتسارت (1756—1791)، هو أول من كسر هذا الشكل. لقد تحول، في قصصه الأوبر الية، من المواضيع الأولمبية الرفيعة للعصور القديمة إلى الحياة المعاصرة، مانحاً شخصياته عواطف إنسانية طبيعية. وعلى الرغم من تأثره الشديد بالمدرسة الإيطالية تجنب موتسارت، مثل غلوك، الاستعراض الصوتي جاعلاً موسيقاه تتكيف مع العناصر الدرامية الحية في القصة. وقد ألف بعض أوبراته باللغة الإيطالية، لأن تلك اللغة تكيفت موسيقياً مع أغراضه.

«دون جيوفاني» و «زواج فيغارو» و «الناي السحري» جعلت من هذه الأوبرات رمزاً لأكثر الفترات أهمية في التاريخ الأوبرالي. وقد تضمنت أوبرا «الناي السحري» حواراً منطوقاً، وفي هذه الحالة صنفت كمثال مُفَخم لـ «Singspiel».

لم يمثل موتسارت فجر المرحلة الرومانتيكية في الأوبرا فقط، بل عكس روح التنوير الجديدة التي كانت استيقظت في أوربا في ذلك الوقت. كانت هي الروح التي تحدث عنها روسو عندما بشر بجو هر الإنسان وفرديته. وقد انعكست في درامات بومارشيه عندما أيد الطبقة الوسطى على حساب النبلاء.

إضافة إلى إصلاحات غلوك وموتسارت، كان ثمة تأثير آخر مُطَهر على الأوبرا خلال القرن الثامن عشر، إنه تأثير الأوبرا بوفا. هذا الشكل للدراما الغنائية الذي أصبح تدريجياً يماثل مشاهد التسليات التي كانت تقدم بين الفصول في عروض الأوبرا سيريا. وشيئاً فشيئاً اعتمدت الأوبرا بوفا، محرزة مكانتها الخاصة بها، على القصة المعاصرة أو المحلية. وبسبب ذلك تحررت من العديد من ضوابط الأوبرا المتمسكة بالتقاليد، وشكلت تربة خصبة لتصوير الشخصية الهجائية. إن العديد من مؤلفي القرن الثامن عشر والتاسع عشر الهامين تحولوا إلى الأوبرا بوفا لقدرتها على الدنو من الحياة وتصوير الواقع تصويراً صادقاً، ولأنها تمنح حرية أكبر على الصعيد الدرامي والموسيقي. وهاك بعض الأمثلة على الأوبرا بوفا: «الخادمة السيدة» لـ بيرغوليزي، «كلهن هكذا» لـ الأوبرا بوفا: «دون باسكوال» لـ دونيزيتي، «حلاق إشبيلية» لـ موتسارت، «دون باسكوال» لـ دونيزيتي، «حلاق إشبيلية» لـ روسيني. و لا بد من الإشارة إلى مؤلف إيطالي آخر هو جيوفاني

بازييلو الذي ألف أكثر من مئة أوبرا، وحاز شعبية واسعة في إيطاليا خلال القرن الثامن عشر.

أسست الحركة الرومانتيكية تعبيراً بليغاً بأوبرا «فيديليو» لـ لودفيغ فان بيتهوفن (1770 ـــ 1827). وعلى الرغم من أنها اعتمدت التقليد الكلاسيكي، إلا أنها تضمنت ناراً وروحاً ثوريتين. وقد استخدم بيتهوفن، مثل موتسارت، الحوار المنطوق، وبهذا واصل تقليد الـ «Singspiel». لقد قويت الشدة العاطفية للحركة الرومانتيكية بفعل الجيشان الاجتماعي الذي حرك أوربا في نهاية القرن الثامن عشر وبداية القرن التاسع عشر الثورة الفنية على الكلاسيكية، استيقاظ روح الفروسية والمغامرة من جديد، الانشغال الكامل بالمنظرية \_ جميع هذه المظاهر كانت قريبة من المزاج الثوري الذي وجد متنفساً له في الحروب النابليونية. لقد اندمجت الرومانتيكية والثورة في قوة ديناميكية واحدة أثرت في المصير الإنساني وفي الفنون على السواء. وقد وجدت الأوبرا تعبيرها في المواضيع العاطفية والبطولية التي تضمنتها أعمال كيروبيني وسبونتيني وأوبير وروسيني ومايربير وهاليفي وفيبر كانوا منشغلين بالمشاكل الإنسانية وبمطامحها، وصور وها بدقة على خلفيات مو اكب مشهدية.

لقد عكست الأعمال الأوبرالية روح هذا العهد المثير محرزة درجات متفاوتة في برنامج العروض المتواصلة. ماريا لويجي كيروبيني، المؤلف الإيطالي المتميز الذي أصبح مدير كونسرفاتوار باريس، حقق شهرة كبيرة بأوبراه «اليومان». غاسبارو سبونتيني، الإيطالي أيضاً، أحرز نجاحاً كبيراً بأوبراته «عذراء فيستا» و «فرناندو غوميز» و «أغنيس فون هو هينستاوفن». المدرسة الفرنسية باصرارها على الحقائق الدراماتيكية تمثلت بصورة واضحة، فقد أحرز المؤلف هاليفي نجاحاً كبيراً بأوبراه «اليهودية» وهي مازالت تقدم حتى الآن. وثمة آخرون يتمتعون بأهمية، من ضمنهم: إيتيان نيكولاس ميهول أوبرا «جوزيف»، ودانييل فرانسوا

عجم

أوبير أوبرا «ماسانييلو وفراديافولو»، وفرانسوا بوالديو أوبرا «خليفة بغداد وجان دو باريس والسيدة البيضاء».

إن المؤلف الذي يفوق كثيراً هؤلاء المؤلفين كان جياكومو مايربير (1791——1864)، الذي بدا أنه يركز في أعماله على التأثيرات الألمانية والإيطالية والفرنسية المهيمنة في باكورة العصر الرومانتيكي جسد مايربير ولع الرومانتيكيين بالمشاهد الفخمة والميلودراما والمواضيع التراجيدية. وقد حقق نجاحاً هائلاً بأوبراته: «الإفريقية» و «الهو غونوتيون» و «روبرت الشيطان»، وأصبح ملك المملكة الأوبرالية بلا منازع.

في إيطاليا انعكس التأثير الرومانتيكي في أعمال المؤلفين الأهم في تلك الفترة — جواكينو روسيني (1792—1868)، وفينشينزو بيليني وغاينانو دونيزيتي. إنهم على الرغم من محافظتهم على تقاليد المدرسة الإيطالية التي تركز على المهارات الغنائية، استجابوا للروح المعاصرة في معالجتهم المواضيع المتنوعة. كان روسيني ألمع ناطق باسم الرومانتيكية في إيطاليا. وكان أهم تجديداته هو تخلصه من الريسيتاتيف الجاف ذي المرافقة الهزيلة، التي تتميز به الأوبرا بوفا. لقد زين روسيني هذه الفواصل التفسيرية بمرافقة أوركسترالية ممتلئة، تجنبت الرتابة وهيأت التنير المدرسة الفرنسية، انفصل روسيني جوهرياً عن أسلوبه المبكر. وقد تضمنت هذه الأوبرا، بـــميلودراميتها ومشاهدها الفخمة، موضوعاً جدياً وثورياً هو نقيض حاد للمزاج التهكمي الذي تجلى في أعماله الأخرى.

عندما تحول المؤلفون عن تجريدات الكلاسيكية، طالبوا بواقعية مسرحية أكثر في نصوصهم. وقد وجدوا حاجتهم إلى ليبريتو أكثر قوة واقناعاً، لدى الكاتب الدرامي الفرنسي يوجين سكريب. كان سكريب خبيراً بالتأليف المسرحي ومبدعاً على صعيد ميكانيكية الحبكات الدرامية. وقد قيل عنه بأنه يستطيع لحظة

المراجعة أن يكتب فوراً بعض الأسطر، أو أن يبتكر مشهداً يلائم الحبكة الدرامية، ويلائم في الوقت نفسه المخطط الموسيقي. وقد كتب سكريب ليبريتوات لـــمايربير وهاليفي وأوبير وكيروبيني وغونو ودونيزيني وفيردي. في هذه الفترة تغيرت الأوبرا، ليس فقط موسيقياً بل درامياً ومشهدياً. لقد طرحت جانباً الخلفية الكلاسيكية لإقامة الآلهة لصالح البيئات الواقعية التي صورت بدقة موقع القصة.

وبوجه عام ارتقى القرن التاسع عشر بالأوبرا عن طريق تطوير عدة أنماط من الأشكال المبكرة. وهكذا خرج من الأوبرا بوفا شكلاً أكثر صقلاً دُعي أوبرا كوميك التي تخدم الكوميديا فيها أهداف الدراما بشكل أكبر. وقد تميزت بميزات متنوعة، فواصل من الحوار المنطوق، وتفنن في المعالجة الموسيقية والدرامية. أما الساكل أكبر، في الأوبرا الرومانتيكية بتأثير من فيبر، في حين تزخرفت الأوبرا سيريا القديمة على يد سبونتيني فيبر، في حين تزخرفت الأوبرا سيريا القديمة على يد سبونتيني ومايربير بعرض مسرحي حيوي، وبتلوين أوركسترالي، وغدت أوبرا فخمة «Grand Opera».

لقد أنعشت الروح القومية العصر الرومانتيكي الذي انتشر في أوربا في القرن التاسع عشر. وكان كارل ماريا فون فيبر هو أستاذ الحركة في مجال الموسيقا المعترف به، وقد مثل المد العالي للقومية الألمانية. كانت أوبراته مليئة بالتوهج الرومانتيكي والميلودراما. إن أوبراه «الطلقة الحرة» التي قُدمت عام 1812 وضعت ألمانيا باتجاه العاصفة، ومنذ ذلك الوقت سار على دربه جميع مؤلفي الأوبرا. لقد كان واحداً من أكثر المؤثرين في القرن التاسع عشر.

وعلى الرغم من تأثير فيبر الطاغي، فقد عكس مؤلفون آخرون روحاً جرمانية جديدة في أوبراتهم كان لها تأثير شعبي كبير في تلك الفترة. ومن بين أولئك هنريش مارشنر، صديق فيبر المقرب، الذي تمتعت أوبراه «هانس هيلينغ» بشعبية واسعة، ولودفيغ شبور

بعجم

الذي وضع أوبرا «زيمير وآزور» وأوبرا «جيسوندا» (كان شبور زميل فاغنر، وقام بتقديم أوبراه «الهولندي الطائر»)، وغوستاف ألبرت لورتزينغ صاحب أوبرا «القيصر والنجار» وأوبرا «لص الصيد».

وتدريجياً انتشرت الروح القومية خلال أوربا الشرقية، ووجدت تربة خصبة في تشيكوسلوفاكيا وبولندا وهنغاريا وروسيا. لقد عكس بيدريش سميتانا حيوية شعبه وحماسته في أوبراه «عروس بالمقايضة» التي غدت أوبرا تشيكية قومية. وفي بولونيا كان ستانيسلاف مونيوشكو الذي وضع أول أوبرا بولونية «هالكا». أما رائد الأوبرا في هنغاريا فكان ف. إيركل صاحب أوبرا «بانك بان».

في روسيا اتسم العصر الرومانتيكي بالروح الثورية. واستيقظت القومية عندما قاوم الشعب طغاته، ورموا جانباً قيود الحياة الريفية، واطلعوا على ما يجري في العالم خارج الحدود الروسية. إن أعمالاً مثل «روسالكا» لـ ألكسندر دارجومسكي الروسية. إن أعمالاً مثل «روسالكا» لـ ألكسندر دارجومسكي القيصر» لـ ميخائيل غلينكا (1804 – 1857)، بشرت بالموسيقا القومية. وقد عززت أوبرات مثل «يفغيني أونيغن» لـ تشايكوفسكي القومية. وقد عززت أوبرات مثل «يفغيني أونيغن» لـ تشايكوفسكي و «الاميل إيغور» لـ بورودين (1834 – 1887) و «الأمير إيغور» لـ بورودين (1834 – 1887) و «الديك الذهبي» لـ ريمسكي ـ كورساكوف (1844 – 1908) و

«بوريس غودونوف» لـ موسورسكي (1835 ـ 1881)، الموسيقا القومية وطورتها.

وفي تلك الأثناء ظهر في المشهد الأوبرالي مؤلفان أوصلا الحركة الرومانتيكية إلى ذروتها، وحددا مستقبل الأوبرا، إنهما فيردي (1813–1883)، وقد بدأ كلاهما في إصلاح البنية الأوبرالية منذ زمن غلوك وموتسارت.

وعلى الرغم من أن أوبرات فيردي المبكرة تقيدت بالطراز الإيطالي التقليدي، إلا أن مو هبته الغنائية وإحساسه بالقيم الدرامية شربا الأوبرا الإيطالية بقدر كبير من الواقعية وأعادا التوازن بين الموسيقا والقصة. وعندما تطور فيردي في مهنته أفسحت الآريات التقليدية لأعماله المبكرة المجال أمام تواصل أكثر للخط اللحني، الذي منح دعماً أوركسترالياً أكثر وضوحاً. إن عمليه الأخيرين «عطيل» و «فالستاف» أظهرا التحاماً بين الموسيقا والدراما من خلال تقنية اقتربت من تقنية فاغنر.

«كان فاغنر، كما يقول إرنست نيومان في كتابه «فاغنر إنساناً وفناناً»، واحداً من أولئك الشخصيات المشحونة بديناميكية كبيرة لايمكن للعالم بعد زواله أن يبقى كما كان قبل مجيئه \_\_\_ واحداً من القلائل القادرين على تخطي العالم القديم والجديد وشطر هما بهاوية تغدو باطراد عصية على الاجتياز؛ واحداً من القلائل القادرين على ملء أوردة الحضارة بعنصر جديد من الحيوية تستشعر وخزه الخاصة والعامة، عنصراً جديداً إن أحبه الشخص أم لا فهو لا يستطيع الهرب منه».

إن مهارة الرومانتيكيين الأوائل الأوبر الية إلى جانب القومية الموسيقية مهدت السبيل أمام العبقري الأعظم في تاريخ الأوبرا. في أيامه الأولى تشرَّبَ تأثيرات مؤلفين أمثال سبونتيني وكيروبيني

وأوبير ومايربير، وارتقى بقومية فيبر الألمانية إلى مستوى عالًا من التطور. وفي أعماله المتأخرة \_\_\_\_\_ أوبرات خاتم النيبيلونغ، وأساتذة الغناء في نورنبيرغ وتريستان وإيزولده وبارسيفال \_\_\_ وصل إلى هدفه. كان ذلك خلقاً ثورياً لشكل الأوبرا \_\_\_\_ الدراما الموسيقية. لقد استبدل بالآريا الأوبرالية التقليدية والريستياتيف المربوط كلاماً موسيقياً متصلاً هو في الواقع جزء متمم لمرافقة أوركسترالية معقدة.

كذلك حسن فاغنر الله يتموتيف أو اللحن الدال. هذه الوسيلة هي شكل لحني أو هارموني يرافق وضعاً دراماتيكياً أو شخصية معينة أو فكرة محركة. لقد استخدم المؤلفون الأوائل أمثال فيبر اللحن الدال كبطاقة تعريف لشخصية أو فكرة. أما فاغنر فقد بدّل بناء الثيمة نفسها لتوافق تطور الدراما. ومع ذلك ينبغي أن ننبه هنا إلى أن فاغنر كان موسيقياً أولاً وكاتباً درامياً ثانياً. لذا صاغ فاغنر، بصفته مبدع نصوصه الأدبية، الدراما لتلائم الموسيقا، وليس الموسيقا لتلائم الدراما. ويرمز فاغنر إلى التحسين الأوبرالي العظيم بعد الفلورنسيين: الدراما والموسيقا هما مكونان للوحدة الفنية المتكاملة، يخدم أحدهما هدف الآخر.

بعد فيردي وفاغنر جلب العصر الرومانتيكي تأثيراً جديداً بدأ بتلمس الحياة الاقتصادية والثقافية للناس. إن خطوات العلم السريعة والصناعية في العقود الأخيرة من القرن التاسع عشر بشرت بالعصر المادي، وتركز الاهتمام بصراع الإنسان من أجل المنافع المادية، وفي الفنون قاد هذا الاستغراق في الفردية إلى التصوير الطبيعي لتفاصيل الوجود الإنساني.

في الأوبرا كان ثمة فترة انتقالية ميَّزتها أعمال مؤلفين خضعوا لتأثير فاغنر. بالطبع كان له العديد من المقلدين، بعضهم كانوا ناجحين. إنغلبيرت هامبردينك (1854——1921) استخدم مبادئ تقنية الدراما —— الموسيقية في أوبراه «هانسيل وغريتل». أريغو بويتو (1842—1886) كانا

من بين الأوائل في إيطاليا اللذين تكيفا مع الأفكار الموسيقية المتقدمة، وعدَّهما البعض مؤسسي الأوبرا الإيطالية الحديثة. لقد طبق بويتو التقنيات الفاغنرية في أوبراه الرائعة «مفيستوفل»، بينما أظهر بونكييلي في أوبراه «الجيوكوندا» أثراً حديثاً تجلّى في غنى التوزيع الأوركسترالي، جاعلاً المرافقة الأوركسترالية في مستوى يعادل من حيث الأهمية الصوت البشري.

إن تأثير الأفكار الفاغنرية على مؤلفين من أمثال جورج بيزيه (1838—1875) كان (1838—1921) كان وكميل سان — سان (1835—1921) كان واضحاً جداً. وقد استهجن الفرنسيون في البداية أوبرا كارمن لا بيزيه بصفتها فاغنرية الطابع، في حين رفضت دار أوبرا باريس عرض أوبرا «شمشون ودليلة» لـ سان ـ سان طوال سنوات عديدة للسبب نفسه. وثمة مؤلف آخر من الفترة الانتقالية هو شارل غونو (1818—1898) أظهر تأثراً كبيراً بـ فيردي. ويمكن إضافة اسمين إلى جماعة الفترة الانتقالية، وهما أمبرواز توماس (1811—1898) وجول ماسنيه (1842—1912).

لقد أضعف المذهب المادي التوهج العاطفي الذي تفشى في الأوبرا خلال العصر الرومانتيكي، لكن المسرح العاطفي لم يفقد شيئاً من قوته. وأمدت الواقعية الدراما بتأثير أكبر، كما أمدت الموسيقا بحدة أكبر. إن مظهر الانغماس في الفردية ومشاكلها بدا واضحاً في أوبرا «لويس» له غوستاف شاربنتييه، فهي تقدم صورة واقعية لا هوادة فيها عن المستويات الأدنى للحياة الباريسية.

في إيطاليا تجلت الواقعية الجديدة في أعمال مؤلفي مدرسة الويريزمو Verismo التي ينتمي إليها ليونكافالو وماسكاني وجيوردانو و وولف فيراري وبوتشيني. وعلى الرغم من أن قصص أوبراتهم كانت في معظم الحالات واقعية بحتة، إلا أن الإيطاليين، بنزوعهم الطبيعي للحن، كسوا صياغاتهم بعواطف جامحة موشاة بزخارف هار مونية غنية.

وبعد منسلخ القرن مال المؤلفون أكثر نحو الأسلوب السيمفوني، مع خط صوتي يخدم كمر افقة. وعملت الموسيقا على تصوير الأمزجة النفسية الدقيقة، وعلى ردود الأفعال النفسية، أكثر من تصوير العاطفة والإحساس. وبسبب ذلك اتجهت الأوبر انحو الإنطباعية، التي تكونت بتأثير من الرسم. ومن بين المؤلفين الذين استخدموا هذه التقنية الجديدة ريتشارد شيراوس. لقد الظهرت أوبرات مثل «سالومي» و «إليكترا» بروز التقنيات الفاغنرية التي أضاف إليها شتراوس مفاهيم در اماتيكية وموسيقية الفاغنرية التي أضاف إليها شتراوس مفاهيم در اماتيكية وموسيقية من عنده، في حين أظهرت المسائل السيكولوجية التي طرحت في انشغاله بالجنسي والمرضي، وهذا ما فعله مؤلفون أمثال ألبان بيرغ وفرانز شريكر. لكن شتراوس خرج من هذا الأسلوب في أوبراه «فارس الوردة»، الطافحة بالشهوة والروح الانبساطية والحنبة الحبوبة.

ومن أهم أوبرات القرن العشرين أوبرا «بيلياس وميليزاند» لـ كلود ديبوسي. إنها فاغنرية باستخدامها لـ اللاتيموتيف، وانطباعية بظلالها السيكولوجية، وبرسمها الدقيق للأمزجة. وفي ذات الوقت تشكل بيلياس عودة ثانية للفلورنسيين في مزجها بين الموسيقا والدراما الذي بلغ حد الكمال.

عند تناول مجمل التأليف الأوبرالي في القرن العشرين تبدو لنا عدة اتجاهات. بعض المؤلفين أظهروا تأثراً بالإصلاح الفاغنري، وطوروا بوحي منه أساليب خاصة بهم. من هذه الفئة يمكننا أن نسمي مؤلفين أمثال إيتالو مونتيميزي صلحب أوبرا «فرا «حب الملوك الثلاثة»، إيلديبراندو بيزيتي صلحب أوبرا «فرا غيراردو»، أوتورينو ريسبيغي صاحب أوبرا «الجرس الغارق». وقام مؤلفو أو اخر القرن العشرين بتجارب حققوا من خلالها نتائج مُرضية. وظهر اتجاه نحو الموضوعية المطلقة، ومثلًه داريوس ميلو في أوبراه «كريستوف كولومب»، وفيها يُلحق العرض

المسرحي بعرض للصور المتحركة. وثمة مؤلفون أمثال أرنولد شونبرغ صاحب أوبرا «اليد المباركة» وألبان بيرغ صاحب أوبرا «فوزيك» اتجهوا نحو اللامقامية في الموسيقا والتعبيرية في ما يخص الحبكة الدرامية. وآخرون جذبت ابتكاراتهم الانتباه من ضمنهم بول هينديميث مؤلف «أخبار اليوم»، ويارومير فاينبرغر مؤلف «شافاندا»، وإرنست كرينيك مؤلف «جوني يستهل العزف»، وكورت فايل مؤلف «أوبرا القروش الثلاثة»، وديمتري شوستاكوفيتش مؤلف «ليدي ماكبث مقاطعة متسينسك».

والاتجاه الممتع في الأوبرا الأوربية هو الميل نحو الأشكال القديمة. والمثال الأبرز على ذلك هو أوبرا «أريادن في ناكسوس» لـ ريتشارد شتراوس، التي تجمع بإمتاع عناصر التقنية الفلورنسية والأوبرا بوفا والأوبرا سيريا.

إن تطور الأوبرا في أمريكا حددته \_\_\_ كما كان في أوربا \_\_ الاتجاهات الاقتصادية والثقافية. وخَّلف الصراع القاسي من أجل الوجود فرصة ضئيلة أمام متع الحضارة.

ومع ذلك أكدت الرغبة في التسلية والاستجمام نفسها مع التأسيس التدريجي للجماعات المنظمة. وأرضى المسرح في ذلك الوقت مطالب الجمهور باستيراد البالاد أوبرا الإنكليزية التي كانت رائجة. لكن شعبية البالاد أوبرا أثارت حنق بعض المواطنين الصارمين، الذين اشتكوا من «الكوميديين الجوالين» الذين يقدمون الرذيلة واللا أخلاقي. وقادت هذه الاعتراضات الأخلاقية بصورة غير مباشرة إلى استخدام مصطلح «دار الأوبرا» للمرة الأولى في أمريكا في آب عام 1787.

خلال الفترة الاستعمارية كان هذالك محاولات هامة في الأوبرا الوطنية، من هذه يمكن أن نذكر «فلورا»، أو «هوب في البئر» 1735، وأوبرا «تاماني أو الزعيم الهندي» للمؤلف جيمس هويت، وتدور حول موضوع هندي، وأوبرا «إيدوين وأنجيلينا» 1796 للمؤلف الفرنسي المولد فيكتور بيليزييه، وأوبرا «المنشرة أو خدعة اليانكي» 1824 للمؤلف ميكا هاوكنز.

كان ثمة صدى أوبرالي، إذا جاز التعبير، للثورة الفرنسية في هذا البلد، ويبدو ذلك بشكل رئيسي في نيو أورليانز فالعديد من الفنانين الموسيقيين الذين فروا من الحرب في أوربا ارتحلوا إلى تلك المدينة، فغدت مركز الدراما الفرنسية والأوبرا، وكان جمهورها من بين الأوائل الذين شاهدوا أعمال الدالأوبرا كوميك لبوالدو وأوبير إن أوبرات هذين المؤلفين كانت تقدم في نيويورك بشكل مختصر نحو عام 1830، وكان يقدمها فنانون أتوا من نيو أورليانز كانت نيو أورليانز ، التي دعيت «باريس الأمريكية»، مركزاً أوبرالياً نافس نيويورك وفيلاديلفيا في القرن الثامن عشر وبداية القرن التاسع عشر . كانت في الواقع مدينة أعيد فيها خلق حياة باريس الثقافية، وبقيت بالنسبة للأوبرا مؤسسة فرنسية بالكامل .

إن التاريخ الأوبرالي في نيو أورليانز تركز في مسرح أورليانز الذي شُيّد عام 1813. دمرته النيران وأعيد تشييده بعد

أربع سنوات، وكان يعرف بصفته أروع مسرح في أمريكا. وكان برنامجه يتضمن، إلى جانب بوالدو وأوبير، هاليفي ومايربير وفيردي و روسيني وسبونتيني وموتسارت. كانت أوبرا نيو أورليانز هامة على صعيد تأثيرها على الأوبرا في فيلاديلفيا ونيويورك، وذلك بفضل فناني مسرح أورليانز ذوي الخبرة الذين قدموا عروضاً في هاتين المدينتين. ولم تصبح نيويورك محجة الفنانين الأجانب إلا في منتصف القرن التاسع عشر، حين فقدت نيو أورليانز مكانتها كعاصمة أمريكا الأوبرالية.

تمعجم

لقد أفاد اختراع السفينة البخارية الأوبرا، فقد عزز ذلك التواصل بين أوربا وأمريكا. فجلبت الفرق الأوبرالية المبدعة من أوربا، وتدفقت الخصائص الموسيقية الأوربية إلى هذا البلد. لقد قدم إليه العديد من الفنانين بتشجيع من لورينزو دا بونتي، كاتب نصوص موتسارت، الذي أتى إلى أمريكا في بداية القرن التاسع عشر. وفي عام 1825 قدمت إلى أمريكا فرقة مانويل غارسيا الأوبرالية الشهيرة لافتتاح أول موسم أوبرالي للمغراند أوبرا في نيويورك.

إنه لمن الهام الإشارة إلى أن الرغبة في أوبرا باللغة الإنكليزية أكدت ذاتها في أمريكا في القرن الثامن عشر. يقول إدوارد إيليوورث في كتابه «الأوبرا الأمريكية ومؤلفوها»: (بدءاً من 8 شباط 1735 حين عرضت أوبرا «فلورا» في شارلستون جنوب

كارولينا.... حتى نهاية القرن واصلت الأوبرا باللغة الإنكليزية سيطرتها).

لقد كانت لها الأفضلية حتى إن المحاولات التي بذلت في نهاية القرن لتقديم الأوبرا الفرنسية خارج نيو أورليانز قوبلت بنجاح ضئيل.

ومع ذلك تعرضت الأوبرا باللغة المحلية إلى ضربة قاصمة بوصول فرقة كارسيا التي كانت تضم بين أفرادها ابنته ماري ماليبران، التي أصبحت واحدة من أعظم مغنيات زمنها. لقد قدَّم غارسيا وزملاؤه أفضل ما في الفن الأوبرالي الإيطالي، الذي كان يتمتع آنئذ بشعبية واسعة في أوربا، وسرعان ما شكلوا تهديداً لسيطرة الأوبرا باللغة الإنكليزية، ومع ذلك كان ثمة عروض بالإنكليزية لأوبرات مثل «فيديليو» و «سونامبولا» و«روبرت الشيطان». المسألة الهامة الأخرى في معركة الأوبرا كانت تأسيس دار الأوبرا الإيطالية في نيويورك على يد دابونتي.

إن تدفق المغنين والمغنيات الأجانب خلال منتصف القرن التاسع عشر أدى إلى الضغط على مغني الأوبرا الإنكليزية، مما أجبر هم على ترك الساحة للعروض الفرنسية والإيطالية والألمانية. وعندئذ أقبل عصر «النجم»، إذ كان جمهور الأوبرا يطالب بالاستماع إلى العروض الخرافية التي كان يقدمها فنانون أمثال باتى وسيمبريش وماليبران ونيلسون. وإزاء مآثر هم الغنائية، كانت

عحد

اللغة التي يغنون بها موضوعاً عديم الأهمية بالنسبة لمستمعيهم. وترسخت بقوة عادة غناء الأوبرا بلسان أجنبي، وفقدت أوبرا اللغة الإنكليزية أساساً لم يُستعَد أبداً.

وبسبب التوسع الإقليمي تحركت الأوبرا غرباً ففي عام 1850 تقريباً أصبحت شيكاغو المركز الأوبرالي للغرب الأوسط وأثناء تدفق الناس على مواطن الثروة اجتاحت الأوبرا سان وانسيسكو، واستمع الزبن الدائمون إلى بعض النجوم أمثال جيني ليند وباتي وماليبران في عروض الأوبرات الهامة. كان عصر الثروة الفجائية الخيالي، حين كان المجتمع المندفع بتأثير شهوة الرخاء، يطالب بالتسلية الفخمة، ويهلل للعرض الأوبرالي. كان عشاق الأوبرا الذين انتفخت جيوبهم بالثروة الجديدة يقذفون بالقطع الذهبية الخالصة على المسرح علامة على تقدير هم للعرض الأوبرالي الأثير لديهم. وعندما زال الازدهار تلاشي المجد والتألق، لكن بقيت دار الأوبرا حتى اليوم بوصفها مؤسسة ثقافية هامة.

ان النمو الصناعي والاقتصادي عقب الحرب الأهلية أسس مجتمعاً غنياً كان قادراً على دعم الأوبرا بشكلها الباذخ. فقد بنيت دور الأوبرا في جميع المدن الكبيرة \_ فيلادلفيا، بوسطن، كليفلاند، سينسيناتي، سانت لويس \_\_\_\_ و غدت الأوبرا جزءاً هاماً من حياة المجتمع. لقد افتتحت دار أوبرا ميتروبوليتان الحالية في عام 1883، وقدم إليها في السنوات التي تلت فنانون أوربيون بأعداد كبيرة جداً. وفي عام 1884 نظم ليوبولد دامروش موسم الأوبرات الفاغنرية، وتكرر البرنامج سنوياً حتى عام 1891. وفي تلك الفترة قاد أنتون سيدل، الذي كان مساعد فاغنر في بايروت، التقديم الأمريكي الأول لأوبرات «أساتذة الغناء» و «تريستان وإيزولده» و «خاتم النيبيلونغ».

وعلى الرغم من أن الأوبرات الأجنبية حظيت بشعبية في جميع أنحاء القطر خلال القرن التاسع عشر، إلا أن الأوبرا الأمريكية الوطنية حافظت على بقائها. إن المؤلفين الرواد أمثال هويت وهاوكنز وفراي وبريستاو، خلفوا ورثة لهم أمثال شارلز ويكفيلد كادمان «شانيويس» وفريدريك شيفرد كونفرس «مزمار الرغبة» و والتر دامروش «سيرانو دي برجيراك» و ريجينالد دو كوفن «روبين هود» و «حجاج كانتربيري» وفيكتور هيربرت كوفن «ووراتيو باركر «مونا».

ومن بين مؤلفي الأوبرا الفخمة (Grand Opera) الأمريكيين البارزين: ديمز تايلور «الملك هينشمان وبيتر إيبيستون»، لويس غرونبيرغ «الأمبراطور جونز»، هاوارد هانسون «الجبل البهيج». وساهمت هذه الأعمال على الصعيد الموسيقي والدرامي في تطور الأوبرا، وقوبلت لدى عرضها بالهتاف والتصفيق. ومع ذلك لم تجد لها مكاناً في برنامج الـ (Grand Opera).

عملياً، فإن الأوبرا الفخمة الوحيدة التي قدمت في أمريكا في تلك الفترة هي أوبرا «فوزيك» للمؤلف النمسوي ألبان بيرغ. وقد جرى تقديمها الأول في فيلادلفيا ونيويورك عام 1931. فوزيك هي مأساة قتل وجنون، وهي جمع غير تقليدي بين الموسيقا التقليدية والحديثة. ويعدها البعض موازية في أهميتها لأوبرا «بيلياس وميليزاند»؛ والبعض الآخر يرفضها بوصفها جنوناً خالصاً. ومع ذلك ظلت تتمتع بقدرة على البقاء بوصفها شكلاً أوبرالياً جديداً.

إن الكساد والثوران الاجتماعي اللذين عصفا بأمريكا خلال النصف الأول من الثلاثينيات انعكسا في الأوبرا، تماماً كما انعكسا في الدراما. فقد اتجه كتاب المسرح والمؤلفون الموسيقيون نحو الواقعية الصارمة، نحو الحقائق المؤلمة للجوع والفقر والإحباط. كان ثمة، إلى جانب مسرحيات مثل «Class of 29» أوبرا «سوف يتأرجح المهد»

ىعجم

للمؤلف مارك بليتزشتاين. كان الموضوع يتمركز حول جهود عمال الصلب لتنظيم اتحاد لهم. وقد قُدمت هذه الأوبرا أول مرة في نيويورك في 15 حزيران عام 1937 في ظروف محمومة. وبسبب معانيها السياسية الخفية منعت في آخر لحظة من العرض على مسرح برودواي. فانطلق المنتجون يبحثون عن مسرح آخر، ووجدوا أخيراً مسرحاً مهجوراً، وفيه قدمت الأوبرا دون ديكورات ودون ملابس، وعزف الموسيقا بليتزشتاين نفسه على آلة بيانو وضعت على المسرح.

ثمة أوبرا مختلفة تماماً قدمت في ذات الفترة وهي أوبرا «بورغي وبيس» للمؤلف غيرشوين. وكان تقديمها الأول في بوسطن في أيلول عام 1935. كانت «بورغي وبيس» غنية بفولكلور الجنوب، وأراد غيرشوين أن تكون أوبرا وطنية أمريكية. ونظر إليها النقاد بصفتها عملاً هجيناً على مكان بين الأوبرا والملهاة الموسيقية.

وشهدت فترة الثلاثينيات ظهور المؤلف جيان ــ كارلو مينوتي وهو إيطالي المولد أمريكي بالتبني الذي منح الأوبرا تجديداً وحيوية. وكان أول عمل له هو أوبرا «أميليا تذهب إلى الحفلة الراقصة»، وقد لُحنت بأسلوب الأوبرا بوف القديم. وأتبع عمله هذا بــ أوبرا «الخادمة العجوز واللص»، وهي بذات الأسلوب. ثم أتت أوبرا «الوسيط» مختلفة تماماً، ذات أسلوب حديث، بعد ذلك وضع مينوتي أوبرا «القنصل»، وهي نموذج للأوبرا الفخمة. ويرتكز موضوعها حول مأساة شخص مشرد وصراعه مع قدره.

ومن بين أعمال مينوتي الأخيرة أوبرا «أماهل وزوار الليل»، وهي أوبرا كتبت خصيصاً للتلفزيون.

إن واقعية أعمال الثلاثينيات الأوبرالية مهدت الطريق للعودة إلى مدرسة الـ «فيريزمو». إن أوبرا اليوم المكتوبة بأسلوب حديث تتسـم برفضها التحليقات الرومانتيكية للخيال. وعندما لا تكون واقعية بقساوة تكون هجائية. أوبرا «السجين» على سبيل المثال، وهي من فصـل واحد للمؤلف لويجي ديلابيكولا، تتناول عذاب سجين سياسي. وأوبرا «Apostrophe» للمؤلف جان فرانسيز، وأوبرا «اضطراب في تاهيتي» للمؤلف ليونارد بيرنشتاين، وأوبرا «المحاكمة» للمؤلف غوتفريد فون آينم، وهي مبنية على رواية فرانز كافكا، وتصور كفاح إنسان ضد استبداد الحكم المطلق، الذي يحطمه في النهاية.

يقف المؤلف البريطاني بنجمان بريتين في مقدمة مؤلفي أوبرا اليوم في إنكلترا. وقد ساهم في أوبريين فخمتين هما «بيتر غريمز» و «بيلي باد»، وأوبرا الحجرة «اغتصاب لوكريتيا»، وأوبرا بوفا «ألبرت هيرينغ».

كان التقديم الأول لأوبرا «تقدم الفاجر» للمؤلف سترافينسكي حدثاً هاماً في أمريكا في السنوات الأخيرة الماضية (قُدمت أول مرة في فينيسيا عام 1951، وقُدمت أول مرة في أمريكا في الميتروبوليتان «بالإنكليزية» عام 1953).

وقد عزز مسرح نيو إنغلند في بوسطن الاتجاه الذي يرمي إلى تقديم الأوبرات باللغة الإنكليزية. فقد قدم بإشراف بوريس

غولدوفسكي نسخاً باللغة الإنكليزية لأعمال أوبر الية كلاسيكية وحديثة. من هذه الأعمال نذكر «فتاة الحديقة المزعومة» لموتسارت، و «إيدومينيو» لـ موتسارت، و «التركي في إيطاليا» لروسيني. ومن الأوبرات التي كيفت البث التلفزيوني باللغة الإنكليزية نذكر «مدام بترفلاي» لـ بوتشيني، و «البنت البستوني» لـ تشايكوفسكي، و «المهرجون» لـ ليونكافالو، و «كارمن» لـ بيزيه، و «العباءة» لـ بوتشيني، و «جياني سكيكي» لـ بوتشيني، و «ماكبث» لـ فيردي، و «زواج فيغارو» لـ موتسارت، و ترويض الشرسة» لـ غوتز، و «بيلياس وميليزاند» لـ ديبوسي، و «سالومي» لـ ريتشارد شتراوس.

في الأوبرا، كما هو الحال في التاريخ الإنساني، «الماضي هو برولوغ». وتقنيات الفلورنسيين وإنجازات المبدعين الذين تلوا، والمصلحين أمثال مونتيفيردي ولولي وغلوك وموتسارت وفيردي وفاغنر، شكلت كنزاً يستمد منه مؤلفو اليوم إلهاماتهم. لقد رأينا كيف شحذ المد الغنائي الهمة عام 1600، وكيف اندفع بقوة من إيطاليا باتجاه الشمال نحو أوربا، ونحو الشرق باتجاه روسيا، ونحو الغرب باتجاه العالم الجديد. وبمرور أربعة قرون على وجود الأوبرا تركت بصمتها على الثقافة في كل مكان حلت فيه.

موديست موسورسكي (1839 – 1881)

# "صور من معرض"

# ــــ د. غزوان الزركلي

| Pictures at an                | «صور من معرض» مؤلف                     |
|-------------------------------|----------------------------------------|
| exhibition                    | عام (1874)                             |
| <ul><li>Promenade</li></ul>   | • تجوال                                |
| 1- «Gnome»                    | 1_ القزم                               |
| <ul> <li>Promenade</li> </ul> | • تجوال                                |
| 2- «The Old                   | 2_ القصر العتيق                        |
| Castle»                       | • تجوال                                |
| • Promenade                   | 3 ساحة التويلري (في                    |
| 3- Tuileries»                 | بـاريس) /الأطفـال يلعبون               |
|                               | ويتشاحنون                              |
| 4- «Bydlo»                    | 4_ «الدابة» (حيوان الجر).              |
| • Promenade                   | • تجوال                                |
| 5- The Unhatched              | 5 باليه الصيصان أثناء                  |
| Chickens»                     | خروجهم من البيض                        |
| 6- Samuel Goldenberg          | 6 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| and Shmuyle                   | وصىاموئيل الفقير                       |
| • Promenade                   | • تجوال                                |
| 7- market – place at          | 7 السوق في مدينة ليموج                 |
| Limoges                       | (الفرنسية)                             |
|                               |                                        |

- 8- «Catacombs»
- With dead people in مع الأمروات بلغة the language of dead
- 9- Baba-Yaga (the Hut on Fowl's Leges) 10- The great Gate of Kiev
- 9 (الساحرة الروسية)/ الكوخ المبني على أرجل الدجاج على أرجل الدجاج 10 (بيوابة الأبطال» في مدينة كييف العاصمة

% «المقاير »

رفض الموسيقي الروسي الجليل نيكو لاي روبنشتاين الذي كان تلميذاً سابقاً لـــ ليست، وبنظر الكثيرين أكبر عازف بيانو في عصره، رفض في عام 1874 أن يقدم إلى الناس للمرة الأولى عصره، رفض في عام 1874 أن يقدم إلى الناس للمرة الأولى مقام (العرض الأول معتاديون الأول مقام سي بيمول مينور. لقد عاب وقتها روبنشتاين على تشايكوفسكي كان قد طريقة كتابته للبيانو، الشيء الذي يُفهم منه أن تشايكوفسكي كان قد خرج في تقنيته البيانستية ضمن الكونشرتو المذكور عن المعتاد في زمنه وبيئته. فما الذي غيره تشايكوفسكي ليثير حفيظة روبنشتاين الذي عاد بعد سنين واعترف بعبقرية هذا الكونشرتو وعزفه، ما الذي خرج فيه عن المعتاد وما كان المُعتاد إلا تقنية فرانتس ليست، وما أدر اك ما تقنية ليست!

إن عمل "صور من معرض" الذي ظهر أيضاً عام 1874 قد أتى (فضلاً عن كونه عملاً ملحمياً) بتقنية مشابهة لتلك المذكورة أعلاه، ألخصها بالمحاولة المتقدمة \_ إذ سبقتها كثيرات من قبل كثيرين \_ والمبتكرة للولوج إلى عالم الأوركسترا بهدف محاكاة آلة البيانو المنفردة ليس فقط لكثافة الصوت الأوركسترالي وزخمه، وإنما أيضاً لألوان آلاته ومجالات أنغامه ولحزرمه السماعية المختلفة والمتنوعة الخصها بالمحاولة المتقدمة والمبتكرة \_ وخاصة عند موسورسكي \_ التي يغلب عليها التوجه إلى العمق النفسي، حتى إلى التحليل النفسي، الذي يميز الفن الروسي، وأخص هنا بالذكر فتني الأدب والرسم.

ساتعرض في هذه المقالة إلى واحد من أهم المؤلفات الرومانتيكية للبيانو المنفرد، حُوّل\* مرات متعددة ومن قبل آخرين إلى الأوركسترا وكَتُر حوله الكلام والنقاش. لماذا؟ لأنه إضافة إلى ما سبق ذكره أعلاه يثير بشكل استفزازي السؤال الفلسفي الذي يقول: هل تستطيع الموسيقا أن "تصور "؟ ما هي العلاقة بين اللغة السمعية واللغة المرئية أو بالعكس؟ ولن أتحدث بلغة المراجع الموسيقية (التي يمكن العودة إليها)، إنما بلسان من تصادق مع هذا

\* من بين الذين حولوه إلى أوركسترا نذكر : موريس رافيل 1875-1937، هنري وود 1869-1944، ليوبولد ستوكوفسكي 1882-1977. (المحرر) معجم العمل عبر سنوات طويلة من الأخذ والرد في محاولة للتقرب إلى

إبداع موسورسكي وسبر أغواره في هذا المصنف الضخم

لن نستطيع برأيي أن ندخل عالم مؤلّف "صور من معرض" إذا لم نأخذ بالحسبان ارتباطه بالموسيقا الكنسية الأرثوذكسية الروسية. إن المقاطع الستة عشر (وأوردها هنا بتجميع مختلف عن المراجع) التي يحتويها هذا المصنف تضم ست "ابتهالات" كنسية روسية وسماها المؤلف في الحالات الخمس الأولى بالتجوال (Promenade) – والمرة السادسة: مع الموتى بلغة الأموات(3) – هذه الابتهالات لها لحن واحد وأشكالٌ (أمزجة) مختلفة. يبدأ العمل بأولى هذه الابتهالات الست وينتهي بلوحة "بوابة كييف". هذا الختام يأتي بلحن كنسي واضح يقطعه "كورال" كنسي يأتي أولاً الختام يأتي بلحن كنسي واضح يقطعه "كورال" كنسي يأتي أولاً بشكل خجول ثم يعلو صوته حين يتكرر للمرة الثانية داعياً الأجراس كي تتأرجح، كي ترن وتدق ممهدة للحن الأول من جديد الذي سيعلن نهاية ملؤها الانتصار.

يجب علينا بادئ ذي بدء أن ننتبه إلى فكرة "المخلّص" الذي سينقذ روسيا العظيمة (ذات الكنيسة القومية الخاصة بها) من مأساة يئن تحت وطأتها الشعب. ومهما عد بعض الأشخاص هذه الكلمات "مُسيَّسة"، لا يمكننا أن ندخل إلى روح الفن الروسي في تلك الفترة دون أن نعي أنه كان أيضاً مرجل الثورة ومرآة للثورة. إن الفن هنا لا يتعرض لإيديولوجية بذاتها (دينية أو غيرها) بقدر ما يتعرض

 <sup>1-</sup> يكتب موسور سكي هذا العنوان باللغة اللاتينية ويستعمل على مدى مصنفه اللغات الفرنسية والإيطالية والألمانية والبولونية
 والروسية في عنونة الفقرات الموسيقية.

إلى جوهر الثورة: التوق إلى بلوغ الخير وتحقيق العدل والإحساس بالإنسان كفرد وكجماعة وجماهير، البحث عن إنسانية الإنسان كذات من جهة وكشخصية قومية منتمية لبيئة بعينها من جهة أخرى. فليس المقصود من اللّمن الكنسي هو "التديّن" وإنما الروحانية التي تحرك ملايين البشر وتجمعهم تحت راية ثقافية ذات كبرياء وبطولة. ومن هنا يتجاوز المؤلّف مفاهيم محددة، دينية أو الشتراكية أو غيرها.

نأتي الآن إلى تفصيل ما بين أيدينا من فقرات لعمل "صور من معرض". وأقول بداية إنه بعد الإطلاع على نسخ اللوحات والاسكتشات التي حركت خيال موسورسكي وأقام عناوينها فوق فقراته الموسيقية (وعددها عشر)، لا يملك الواحد منا إلا أن يوقن بأنها — اللوحات — لا تقترب بأي شكل من الأشكال من المستوى الدر امي والعمق النفسي للوحات الموسيقية إذا صح التعبير. إن الموسيقا هنا هي منتج فني أسمى بكثير وأكثر خَلقاً وأرفع مضموناً (4) من "الأصل". وتبدأ الموسيقا كما قلنا بابتهال يتكرر عبر العمل، بحيث تشكّل الابتهالات — المختلفة فيما بينها — مراكز در امية هامة، كما تتعدد صيغها المقامية بشكل مدروس، موجّه إلى لا وعي المستمع.

في الابتهالين رقم 1 و 5 (المتشابهين) نحس بوجود الصوت المنفرد (القسيس ــ الإمام ــ الذي يتلو) وصوت الجماعة (المصلين الذين يرددون). وكان الناقد الموسيقي (ف. ستاسوف) قد كتب وقتئذٍ أن هذا "التجوال" (Promenade) ما هو إلا انتقال من

295

<sup>2 -</sup> ولن نتعرض هنا لمعايير التقييم لأن المجال لا يتسع لذلك.

صالة عرض إلى أخرى وما هو إلا فترة تقع ما بين مشاهدة لوحة ولوحة أخرى. ولا شك في أن هذه الاستعارة مجحفة بحق موسورسكي المبدع الذي كان موت صديقه في ذكراه الأولى، (المعماري ـــ الرسام) وعرض أعمال صديقه في ذكراه الأولى، كان إلهاماً له لخلق مصنف فني يتجاوز هارتمان ويتجاوز حتى موسورسكي نفسه في عملية "تجريدية" تُسْقَط من خلالها ملكية العمل المذكور من المؤلف الموسيقي وتسجل باسم البشرية جمعاء.

بعدما قلنا بأنه هناك ستة ابتهالات (تجوال) وتحدثنا باقتضاب عن رقم 10 (الختام) نلفت النظر إلى الفقرات 3 و 5 و 7 و 9 وهي فقرات بالغة الحيوية تعطي التعبير "التصويري" مجالاً واسعاً. ولننتبه إلى أن للأطفال (رقم 3) وللصيصان (رقم 5) والسما وللغط البائعات في سوق مدينة ليموج الفرنسية (رقم 7) قاسماً مشتركاً واحداً: هو السرعة والترداد والنزق والمجال الصوتي الأرفع... وإذا ما أصررنا على أن الموسيقا تصور الواقع، فسيختلط الأمر علينا. إن القاسم المشترك السابق الذكر سيجعل من الممكن أن يخدعنا إنسان حاذق يغير أمكنة العناوين ويجعلنا نعتقد بأن المؤلف قد رأى هنا مثلاً "الصيصان"، بينما ينبيء العنوان الأدبي الحقيقي عن ضجيج السوق وعن المناقشات والمهاترات الذي لا يتسع المجال هنا أن نفيه حقه. ولربما أمكننا أيضاً أن نخلط الذي لا يتسع المجال هنا أن نفيه حقه. ولربما أمكننا أيضاً أن نخلط بين "عناوين" أرقام 3 و 5 و 7 مع الرقم 9، لولا أن الفقرة التاسعة (الساحرة الروسية في بيت

<sup>3</sup> \_\_\_\_ وفي الأصل عنوان إضافي هو La nouvelle، أي سريان قصة أو إشاعة عبر البائعات. وكان موسور سكي نفسه قد كتب حكاية صغيرة عما يمكن أن تكون هذه الإشاعة ثم حذفها.

معجم قائم على أرجل الدجاج) تتحرك في مجال صوتى غليظ (القرار)،

يصعب معه "تصوير" أطفال أو صيصان أو صوت نسائى حاد.

الفقرات 1+2+4+4+8 هي تعبير قوي عن البعد النفسي المؤثّر الذي وصل إليه الفنانون الروس في تلك الفترة:

1 ـــ القزم: نلاحظ استعمال المؤثرات الموسيقية المختلفة. وإن إيجاد جز أين متباينين لهذا المقطع الواحد يساعد على مواجهتهما أحدهما للآخر في سبيل تعميق الصورة النفسانية وجلائها. إن المجالات الصوتية Registeres الواسعة والتدرجات الدينامية (علامات القوة والضعف وما بينهما Dynamique) المتعددة، تساعد كلها في دفع المستمع إلى عالم نفسي فريد، الظاهر منه غريب ومسل ومضحك ومهرج ولعوب والباطن شيطاني ومأسوي.

4 — هذه "اللوحة" (Bydlo) الموسيقية ذات مضمون خاص: إنها تذكرنا(6) بشيء بصري، ألا وهو لوحة الرسام الروسي "ريبين" التي تصور عمّال نهر الفولغا الذين يسحبون السفن الضخمة بأجسادهم. "بيدلو" بالروسية (وبالبولونية) تعني البهيمة، والبهيمة هي التي يمكن للغير أن يستغلها ويجعلها تدور وتدور، تجر وتجر، الشيء الذي لم تُقطر عليه. هي لوحة بالغة الدلالة ولها تداعيات نفسية وفكرية بالغة العمق. أما موضوع الشبه البصري مع لوحة "ريبين" فيأتي من خلال الشعور البالسحب" أو "بالجر". هذا الشعور هنا هو شعور حسي عماده انتظام الحركة وثباتها على درجة (أو درجات) معينة... ولنع

 <sup>4 -</sup> انتبه/ انتبهي إلى مقولة "الإيحاء" ومقولة "التداعي" وأهميتهما في موضوع التصوير الموسيقي.

جيداً أننا في لوحة عمال الفولغا الذين يسحبون السفينة العملاقة (بالنسبة إليهم) لا نشاهد عملية الجر الفعلية \_ عبر الزمن \_ ، إنما نراهم في مخيلتنا يفعلون ذلك ونعتمد بذلك على لحظة واحدة من المشهد (من عملية السحب). حالنا ههنا \_ في الموسيقا \_ \_ ليس نقل لغة البصر إلى لغة السمع، وهذا شيء مستحيل وغير ضروري أصلاً، إنما موضوعنا، في لغة زمنية متحركة، هو أقرب بكثير للبصيرة من البصر.

معجم

6 — صاموئيل الغني وصاموئيل الفقير: كتبت أسماؤهما باللغة الألمانية، لأن تصاوير ف. هارتمان تمثل يهوديين، أحدهما غني والثاني فقير، ولأن لغة اليهود الروس هي الـ "ييدش" التي هي لهجة من اللهجات اللغوية الألمانية. ولا أريد تكرار ما قلته سابقاً، إنما دعونا نَعُد لنتفكر في موضوع التحليل النفسي: إن انتماءهما اليهودي يذوب هنا تماماً مقابل مواجهة الغني بالفقر، والعنجهية بالخوف، والاستعلاء بالاسترحام. ونذكّر في هذا الصدد بأن الاستعمال النغمي (لحنان ثانيهما الضعيف: روسي، وأولهما الغني: غير روسي) قد يكشف أصولاً "عبرية"(7) في اللحن الأول – لحن الغني!

8- المقابر: اللوحة الملهمة هي عبارة عن رجل بثياب السادة يحمل فانوساً ويقبع في قاع مقبرة رومانية. وكما ذكرنا لا تستطيع اللوحات والاسكتشات أن تسمو إلى إبداع موسورسكي وتبقى بالمعنى الدرامي ببعيدة وبعيدة جداً عنه. ويكفي أن نذكّر بأن "موضوع" القزم (رقم 1)، هذه اللوحة الموسيقية الهائلة، يتعلق بمجرد رسم اسكتش للعبة أطفال! إذاً الموضوع هنا يتجاوز مجرد رجل واقف بفانوسه بجو مقبرة كئيبة وقاتمة، وحتى مقبرة يخيم عليها بوضوح شبح الموت. الموضوع هنا أقرب الى وجود الإنسان من عدم وجوده، ووجود أمة من عدم وجودها.

5 - يقول علماء الأقوام بأن اليهود الروس لا ينتمون عرقياً إلى منطقة الشرق الأوسط.

تحدثنا إذاً عن الابتهالات الستة وعن الختام رقم 10، وهو النصر لكل ما هو خير وعادل وحق، وعن أرقام 3 و 5 و 7 و 9 بالحركات المتناهية السرعة والحيوية، وعن أرقام 1 و 2 و 4 و 6 و 8 بأبعادها النفسية المتميزة، ونكون بذلك قد تعرضنا إلى جميع الفقرات.

موسورسكى، مودىست Mussorgsky, Modest 1881\_1839 مؤلف روســـي، وواحد من مجموعة الخمســة الروس ذوي الاتجـاه القومي في الموســـيقـا. أظهر منـذ طفولته موهبة موسيقية، لكن قُدر عليه أن يخدم ضابطاً في الجيش. في عـام 1857 التقى في بطرســـبورغ بـالمؤلف بالاكيريف ودرس على يديه. وفي العام التالي ترك الجيش ليتفرغ للتأليف. بدأ موسـورسـكي العمل بأوبرا «سالامبو» المأخوذة عن رواية جوســـتاف فلوبير، لكنه لم يكملها. ثم أنهى الفصل الأول من أوبرا «الزواج» عن غوغول. بعد ذلك ظهرت رائعته أوبرا «بوريس غودونوف» عن بوشــكين التي تعـد من أهم وأعظم الأعمـال في تـاريخ الأوبرا. وقـد قـام بتعديلها بعد أن رفضتها إدارة المسرح الإمبراطوري ولاقت عند تقديمها عام 1874 نجاحاً كبيراً، إلا أن بعض النقاد والموسيقيين امتعضوا منها بسبب نهجه غير التقليدي وأسلوبه غير المألوف في استنباط لحنية نابعة من الكلام الروسي.

بعد عرض أوبرا بوريس غودونوف بدأت صحة موسورسكي تتدهور نتيجة ظروف حياته السيئة وإدمانه الخمر لذا لم يستطع أن يكمل أي عمل من الأعمال التي

كانت بين يديه. وبعد موته قام ريمسكي \_\_\_\_ كورساكوف99 وآخرون بإكمال أعماله وتهيئتها للعرض. وفي القرن العشرين تثمن عالياً واقعيته وأصالته واكتشافاته التي كان لها أكبر الأثر على التطور الموسيقي في روسيا وفي بلدان أخرى من العالم.

ىعجم

#### علاقة الموسيقار فرانز ليست بالكونتيسة ماري داغو والرسائل المتبادلة بينهما

ترجمة وإعداد: كمال فوزي الشرابي\*

في العام 1833 قابلت سيدة من المجتمع الراقي بباريس تدعى ماري دو فلافينيي وكونتيسة داغو<sup>(1)</sup> Marie de Flavigny et (1) موسيقياً شاباً كان قد تألق نجمه اسمه comtesse D'agoult فرانز ليست comtesse D'agoult (2). وكانت هذه الكونتيسة تعيش حياة تعسنة مع زوجها في عالم ضاقت حدوده ولا يخلو من الضعة. وجعلتها ثقافتها الأدبية وتذوقها روائع الحركة الابتداعية وجعلتها ثقافتها الأدبية وتذوقها والحرية تنتظر أو تتوقع منذ زمن طويل حادثاً ما يطرأ على حياتها وينقذها مما هي فيه. وتقرر مصير ها مبدئياً حين التقت بهذا الموسيقي الجميل و عمره اثنتان وعشرون سنة، وكانت تكبره بست سنوات.

: كالأرة : مالا أن المنظم المنظم التي المنظم التي المنظم التي المنظم التي المنظم التي المنظم المنظم المنظم الم التي المنظم المنظم

<sup>\*</sup> كمال فوزي الشرابي: شاعر وباحث ومترجم. عضو في اتحاد الكتاب العرب. رئيس تحرير مجلة (القيثارة) للشعر والفنون الجميلة. له ثلاثة عشر كتاباً مترجماً، وثلاثة دواوين شعرية هي: (قُبَلٌ لا تنتهي)، (الحرية والبنادق)، (قصائد الحب والورد).

من هذا اللقاء ولد عشق لا حدود له سيقود ماري إلى أن تقطع صلاتها مع الماضي بقسوة، وكذلك مع أسرتها بلجوئها إلى الهرب والبقاء مع ليست. وتتميز السنتان الأوليان لهذا الحب الكبير بتبادل بطاقات ورسائل بين العاشقين أدى شيئاً فشيئاً إلى أن تلتقي هاتان الروحان بعد أن اشتعلتا بنار الهيام.

بدأ ذلك كله ببضع رسائل من الموسيقي كان يكتفي فيها بالمجاملة والإطراء. وغالباً ما كانت هذه الرسائل تكتب بلغة فرنسية فيها لُكنْة، إذ كان صاحبنا يبين بشيء من التباهي ما كان يشعر به من عذاب الحب الخفي في أعماقه.



كتب في إحدى هذه الرسائل:

«نادراً ما تخرجين، ياسيدتي، يوم الخميس ويوم الجمعة بأكمله، فهل تسمحين لي بأن أحمل إليك مقطوعات جديدة للعزف على البيانو بأربع أيد، ذات أمسية من أماسي هذين اليومين (الأمسية التي تتكرمين بتحديدها لي)؟... مساء الثلاثاء-».

## وكتب في رسالة أخرى:

«أتألم، أحتاج إلى أن أكون وحدي. يبدو أنكِ لا تلمّين بمعنى هذه الكلمة المختصة بالانعزال، وإليك ما أرمي إليه من استعمالها. منذ غد، سأقيم عند صديقي الصدوق إيرارد Erard (3) الذي يعيش في لندن. سأشغل غرفة صغيرة في منزله بشارع ميل Mail حيث ساطالع، وأعمل، وأدرس من الصباح إلى المساء. وحدهما أمي وهيكتور برليوز Hector Berlioz مسموح لهما بزيارتي، وهكذا فإن مَنْ تبقى من أصدقائي ومعارفي سيعتقدون بأنني مسافر. وأنا في الواقع بعيد عنهم. ثمة عشق وحيد أو إيمان وحيد بقي يعمر قلبي هو الإيمان بالعمل أو عشق العمل. ما همّ؟!... بامكاني على الأقل أن أقرض نفسي أو افترسها كما يحلو لي...

«العجز، البؤس، الهزء في كل مكان! في كل مكان!... ولكن ها قد مرت ثمانية أيام والجو جميل، والهواء نقي... ولا بد أن يكون الريف أيضاً جميلاً، وأنتِ فيه سعيدة، أليس كذلك؟..

«أو اه يا سيدتي! ألا ترين معي، أن هناك أناساً قُدَّر لهم أن يعيشوا ويموتوا سدىً. وهم على الدوام خادعون ومخدوعون،

وحتى الأمل يغدو بالنسبة إليهم عذاباً يتسم بالضعة وعدم الاحتمال... ألا ليتموا مصائرهم فإن تراب القبور سيغمرهم بالبرودة والهدوء».

### وفي رسالة أخرى إليها:

«لكم أنا بحاجة إلى التحدث معكِ، إلى رؤيتك، إلى سـماعك تقولين لي إنك تشـفقين عليّ. جميع أصـدقائي يرون أني قد تغيرت بشكل هائل: يفترض بعضهم أنني أقاسي من عشـق كبير، ويقول البعض الآخر إن هذا التغير بداية الجنون، وأنت تعلمين أنني لسـت عاشـقاً ولا مجنوناً. هناك غريزة خفيفة تعذبني... بُعداً لها! بعداً لها! ...».

## «لديَّ قارورة من بلَّور»

تتسم الرسائل النادرة التي كتبتها الكونتيسة داغو بالمزيد من الصدق، وتعبر في هذه المرحلة بالذات عن نفسية امرأة حساسة تتساءل عن الحب الذي تكتشفه في أعماقها. كتبت في أحد مقاطع رسالة لها: «أشعر بميل لا يقاوم إلى التصوف، أشعر برغبة في أن أنقطع عن رؤيتك إلى الأبد. لكنني أحبك بكل روحي».

والواقع أن حياتها قد طرأ عليها تحول كبير بوجود ليست. ولنصغ إليها تشبهه بالشمس:

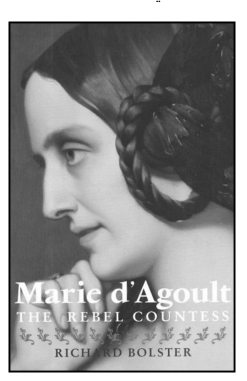
«صادف غوليفر Gulliver» في رحلاته رجلاً شرح له أن من الأسباب الرئيسية للحزن والتعاسة في هذه الحياة أن الشمس تغيب مدة طويلة من السنة (ومن هنا يأتي الشتاء، والأيام الباردة المظلمة، والحصائد الرديئة)، لكنه وجد علاجاً مدهشاً هو قارورة

عجم

من بلّور يجمع فيها أشعة الشمس، ثم يترك هذه الأشعة تتسرب وقت الحاجة وحسبما يريد! أنا أيضاً لديّ قارورة من بلّور ملأتها بكل ما سكبته روحك من أشعة. لقد أصبحت أيامي مظلمة لأنني لم أعد أملك نظرتك ولا ابتسامتك لبعث الحياة فيها. الآن نظرتك وابتسامتك هما هنا، تلتصقان بقلبي، وهما تشعان من حولي في كل ما أراه، وفي كل هواء أتنسّمه...».

وبدأ ليست يتحدث إليها بصراحة عن عشقه وذلك في أنقى ما أتت به الابتداعية Romantisme من «اتحاد الروح بالروح»... كتب إليها:

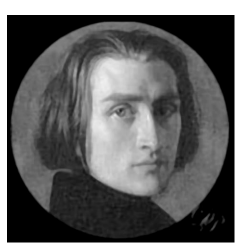
«أمسِ لم تكن لديّ صلاة مساء أرفعها. كان يبدو لي أننا لم نفترق بعد. كانت نظرتك ما تزال تتألق بكل سحرها في السماء. وكان نَفَسئك ما يزال على شفتي



وأجفاني، وخفقات قلبك ما تزال تتردد في قلبي على الدوام، وتطيل هذه الحياة المضاعفة إلى ما لا نهاية، هذه الحياة المنفسحة التي كشفتها لي، والتي كشفها كل واحد منا للآخر. ولقد خيل إليّ أنني طوال النهار كنت أشارك وسط عدد لا يحصى من جوقات

الملائكة والأشباح السماوية (الملائكة والأشباح التي لم تحتفظ من الأرض إلا بأثر من الألم والشفقة يعجز اللسان عن وصفه). وخيل إليّ، كما أسررت لنفسي، انني أشارك لا أدري بأي عيد سري جديد ودائم في الوقت ذاته...

«هناك لم يعد يوجد فضاء ولا زمان ولا كلمات بل أبدية... وحب... ونسيان... ومحبة لك!! وأخيراً الله!! الله كما تبحث عنه روحي... الله كما يقدمه لنا اليأس والإفراط في العذاب أحياناً... الله المطلق في محبته والمطلق في قدرته.».



«أجد نفسي في أحسن حال وسعيداً هنا: تفيض عليَّ السيدة هينغيل وابنتها ما تملكان من عطف وصداقة. ابن السيدة بحار في الثلاثين من عمره أتناقش معه من الصياح إلى المساء، وأحياناً

من المساء إلى الصباح، وهو مخلص في محبتي، وأنا أيضاً أشعر بفيض من الصداقة نحوه \_ إنه في غاية الطيبة والجودة! \_ أشغل وقتي كله في الدراسة والمطالعة، الضواحي ممتعة \_\_\_\_\_ وتشبه غرفتي تلك التي كنت أسكنها في كرواسي كرواسي (5) داته البكاء على وسريري الوضع ذاته... آه لو كان بامكاني البكاء، البكاء على ركبتيك... رأسي ياتهب، تلزمني يدك، هنا، على جبيني، في

شـعري... لم أعد أرى الأشـجار ولا أسـمعها ولا أحس بها، ولا الناس الذين يعبرون ويتحركون، ولا السـماء... السـماء!... إنها لصـافية بلا سـحاب! يا للسخرية! يا لليأس! يا لعدم التمكن من الاسـتيعاب... ترانا لن نسـتمر في العيش إذن!... ولا ندري ماذا يعنى الموت!... لنصمت ! ولنتعبّد ! ولنصمت أيضاً!».

#### الخميس الساعة 11.30 مساءً

### «السوف نهرب بعيداً عن العالم»

حين كان ليست يشعر في بعض الأيام بأن خليلته في حالة تمزق وحيرة بين الحب الذي تكنه له والواجبات التي تفرضها عليها حياتها العائلية، كان يلمح بمرارة إلى فكرة الانفصال. ولكن ما إن تمر بضعة أيام ويستسلم من جديد إلى عشقه، حتى كان يلجأ إلى أن يسطر بريشته نوعاً من أنواع الهذيان الشفهي فيه يبدو، إلى جانب الجمل التي تفيض إخلاصاً، بعض الأدعية إلى الله لا تخلو من غرابة.

كتب إلى حبيبته: «أحياناً أشعر أيضاً بأنني قد حمَّلتك ثقلاً لن تقوي على حمله، فآخذ بالبكاء، ويفيض قلبي قلقاً ويأساً. إنني لأشفق عليك... ولا أدري أي تبكيت للضمير يداخلني ويجمَّد حتى

النخاع في عظامي... ومع ذلك لا أضعف مطلقاً. أقبل بفرح لا آلامي وعذاباتي فحسب بل أيضاً ما لديك منها... ولا أحسب حساباً للوقت إلا حين أغادر قراءة رسائلك... أواه! إن رسائلك لتقتلني.

«بلى، ثمة كلمات لا تُلفظ أبداً سدى، على الأقل في ساعات معينة. وكلمة الانفصال لطالما لفظناها أنا وأنت. ومهما بدت في نظري أحياناً فضائل (سيدة المجتمع الراقي) بائسة جبانة فإنها تظل الفضائل الوحيدة التي تناسبك. أضيفي إلى ذلك، يا سيدتي، أن لديك ابنتين، وأن المستقبل يبدو مظلماً.

«لي إليك رجاء أخير لا يخلو من الاتصاف بالضعف، أعدك، يا ماري، أمام الله أنه سيكون الرجاء الأخير: أن يرى أحدنا الآخر، مرة أخرى، فلديَّ ما أتحدث به إليك. ليكن ذلك في أقرب وقت، في أسرع وقت تستطيعين تحديده».

\* \* \*

وفيما يلى محتوى رسالة أخرى:

الخميس صباحاً

«يفيض قلبي بالانفعالات والسعادة! لا أدري أي خدر سماوي، وأية لذة هائلة يتسربان إلى نفسي فأشعر بأنني أذوب كلياً!... يخيل إليّ أنني لم أحب قط، ولم أكن قط محبوباً! قولي لي من أين تأتيني هذه الاضطرابات الخفية، هذه الأحاسيس المسبقة الفائقة الوصف، هذه الانتفاضات الغرامية الإلهية. أواه! لا يمكن أن يكون ذلك كله إلا صلاراً عنك. يا أختي، ويا ملاكي، ويا زوجتي ماري!... ولا يمكن أن يكون هذا بالتأكيد سوى شعاع لطفته روحك النيرانية أو يمكن أن يكون هذا بالتأكيد وتركتها أنت منذ زمن بعيد فيه.

«يا إلهي! يا إلهي! لا تفرق بيننا أبداً، وأشفق علينا! ولكن ما تراني أقول (ألا اغفر لي ضعفي) أنت تفرق بيننا! أنت لن تكون لديك سوى الشفقة علينا... كلا، كلا!... وليس سدى أن يكون جسدانا وروحانا قد عاشا وخلدا بكلمتك التي تصيح في أعماقنا:

أبتاه، أبتاه... ليس سدىً أن يمتزج كياننا كله ويتهاوى في حبك الأبدي اللانهائي... كلا، كلا، ليس سدىً أن تدعونا، وليس سدىً أن تمد يدك إلينا، وأن يلجأ قلبانا المحطمان إليك... أواه! الشكر لك، والتقديس لك، يا إلهي، يا إلهنا لأجل كل ما أعطيتنا إياه، ولأجل كل ما تهيئه لنا... ولتكن مشيئتك وحدها.

أمعجم

«هذا ما يجب أن يكون \_ يجب أن يكون!»

«ماري! ماري! أواه! دعيني أردد عليك هذا الاسم مئة مرة، الف مرة. ها قد مرت أيام ثلاثة وهو يعيش فيّ، ويلوعني، ويحرقني. أنا لا أكتب إليك، كلا، أنا بقربك. إنني أراك، وأسمعك... إن الأبدية في ذراعيك... إن السماء، والجحيم، وكل شيء، كل شيء فيك، وفيك أيضاً... أواه! دعيني أصبح مهووساً، مجنوناً... إن الواقع المسكين، العاقل، الضيق لم يعد يكفيني. علينا أن نعيش بحياتنا كلها، بحبنا كله، بتعاساتنا كلها!... أواه! ألست تعتقدين أنني قادر على التضحية، على التمسك بالفضيلة، على التشبث بالاعتدال، على ممارسة طقوس الدين؟ حسناً! دعينا إذن لا نتحدث عن كل هذه الأمور أبداً... عليك وحدك تقع تبعات السوال، والتخمين، والإنقاذ. دعيني أصبح مهووساً، مجنوناً ما دمت لا تستطيعين أن تقدمي لي أي عون على الاطلاق. كان علي أنا أن أقول لك هذا الآن!

«هذا ما يجب أن يكون! يجب أن يكون!»

«يا ماري، يوم تستطيعين بكل ما لديك من فكر ومن قلب ومن شــجاعة ومن روح أن تقولي : «فرانز، لنمحُ ولْننسَ ولنغفر إلى

الأبد كل ما كان بيننا من عدم اكتمال، ومن حزن، ومن بؤس، لربما، في الماضي، وليغدُ كل منا للآخر كل شيء، في تلك الساعة أفهمك وأغفر لك بمقدار ما أُحبك.

«في ذلك اليوم (وليكن قريباً) سنهرب بعيداً عن العالم، وسنعيش، وسنحب، وسنموت وحيدين!».

\* \* \*

وقرر العاشقان أن يتم هذا الهروب في شهر حزيران 1835. وتخلت ماري داغو عن كل شيء، وفرت إلى جنيف برفقة حبيبها. ومرت أشهر كان التفاهم فيما بينهما كاملاً.

ولم تكفّ شهرة ليست عن التألق، وكان يتنقل من حفل موسيقي إلى آخر. إلا أنه كان في أثناء غيابه بليون أو بباريس يترك في جنيف ماري داغو التي لم تكن لديها الجرأة على مقابلة أصدقائها القدامي. ورغم ابتعادهما فإن حبهما ظل مستمراً.

كتب إليها يقول: «لماذا هذا البرود، وهذا الفتور، وهذا النفور؟ يعلم الله أنه قد يتساوى لديك أن تبصريني الآن أو قبل موعدنا بيومين. أواه، يا ماري! يا ماري! هبيني حياتي من جديد، هبيني حبك، وليستمرَّ جبينك الجميل في انحنائه الماتع على جبيني، ولتبرد عبراتك المعبودة كندىً سماري قلبي المسكين وقد أصابه منتهى الجفاف والضنا.

«توقفي عن الإصغاء إليَّ إذن حين أكلمك عن شيء آخر غير الحب والسعادة. مزقي وأحرقي كل صفحات رسائلي إذ قد يوجد بطريق المصادفة اسم آخر غير اسمك، أو حيث توجد فكرة لا تليق بك. وألقي بعيداً في غبار الدروب ووحل السواقي كل ذكرى، وكل مودة، وكل أنواع البؤس التي تشابكت وتصادمت في حياتي بعريها الكبير، وشللها الخطير، وما أصابها من نكبات قبل أن أحبك.

«ماري، ماري، علميني اللغة الخفية لروحك، واعملي على أن نتكلم في أثناء نومنا، وأن تتجاوب فيما بينها حنايانا المنفعلة من

معجم دون أية علامة ظاهرة. ضعي يدك في يدي، ولتستمر شعورك النبيلة بشقرتها الذهبية الساهرة في أن تدغدغ بعذوبة صدري

«انطلقي ولا تيئسي مطلقاً. ما يزال جسدانا في فترة الصبا، ويمكن للحب أن يمجدهما! وروحنا، أجل روحنا (وذلك لأننا لا نملك كلانا سوى روح واحدة) مقدَّر لها أن تنعم بأعظم الأفراح وأمتعها. وسيبأتي اليوم الذي سنرى ونفهم فيه بوضوح ما لا نستطيع إلا أن نشيع مسبقاً به ونأمله في ظلمتنا الأرضية. وسيطلعنا الحب على أسمى الأسرار وأكثر ها رهبة! آنذاك لسوف تعاودين تذكر هذه الكلمات المشتعلة التي لم نستطع الاحتفاظ بها لا أنت ولا أنا، لأننا لو فعلنا لتحطمت منا العظام، وتدمرت حياتنا الزائلة، تلك الكلمات التي تفوهنا بها ذات ليلة... هناك في تلك الغرفة التي أتيت إليها.

«أيتها الروح الغالية، لماذا هجرتك؟ لماذا تركتني أرحل؟ أواه لكم نحن بحاجة إلى من يشفق على عقلنا!

«أواه، إذا شعرت برغبة ما في معاودة مشاهدتي فتعالي، ستجدينني وحيداً، وحيداً! فبدونك لا وجود لنظرة، أو لشمس، أو لطبيعة... لا، لا وجود لحياة بدونك.

«ومع ذلك فأنا لا أجرؤ على أن أطلب منك هذا الأمر كما أتمنى. فالسفر قد يتعبك. ولربما أصابك ما أخشاه... وعلى أية حال سأراك هنا بعد عشرة أيام... بلى بعد عشرة أيام أو اثني عشر يوماً سأكون في جنيف. وسأنهي أعمالي هنا خلال ثمانية أيام... في يوم الثلاثاء على أقصى حد... وما يلزمني، من بعد، هو أربع وعشرون ساعة ... أما إذا أتيت فسنعيش معاً... وقد نتطرق إلى ذكر أشياء وأشياء لا تحصى... قد لا تسنح لنا فرصة قولها. وسنكون، أؤكد الك، سعيدين، سعيدين جداً بما يضاعف سعادتنا ألف مرة. إن هذا الشهر لهو شهرك يا ماري، وأنت تعلمين أنني أحبه بسببك.

«عليك أن تعودي صبية وأن تعيشي من جديد. وعلينا أن نمشى، أن نقرأ، أن نعمل، أن ننام معاً على الدوام...».

\* \* \*

إلى باريس في 28 أيار 1836

«وأخيراً! أعلم أنك ما تزالين حية، وأنك تحبينني، وأنك تتألمين لأجليّ وما أطلبه لا يتعدى ذلك. ثلاث كلمات منك تكفي، وأنا أيضاً لم أستطع الكتابة إليك، فيدي ترتجف، وأنا شبه مريض.

«لم يسبق لي قط أن شعرت بحاجة مؤلمة ورهيبة كحاجتي اليك. عشرة أيام أيضاً بدون أن أراك. آه! إنها لمدة بالنسبة إلي أبدية».

\* \* \*

31 أيار، جنيف (إلى باريس)

«لا أدري إذا كانت رسالتي هذه ستصل إليك أيضاً، ما همًّ! إن هذه الرحلة لتشبه رحلة الأبدية، ولكن كان يجب أن أقوم بها. ويسعدني أننا لم نعرف مقدماً شيئاً عنها، ولو علمت لما ملكت أبداً أبداً شجاعة القيام بها.

«سأحاول ألا نرى أي إنسان في الأيام الأولى. ويخيل إليَّ أنني لم أنقطع عن رؤيتك. أواه! لو تعلمين كم أبذل من جهد وعذاب لئلا أتألم.

«لكنك تكتبين لي كثيراً من الحب، وهذا ما أحس به جيداً. وما لي من مطلب إلى السماء وعلى هذه الأرض إلاَّ أنتِ.

«وداعاً، أقبلك من أعمق أعماق روحي.

«سدَّد الله خطاك. الثلاثاء.».

#### عشق بدأت ناره تخبو

العام 1837: أول رحلة يقوم بها العاشقان إلى فرنسا منذ هروبهما. وبينما لجأت ماري داغو إلى نوهان، عند صديقتها الأديبة جورج ساند Sand، تابع ليست مسيرته بعد أن انتصر على منافسه الموسيقي تالبرغ Thalberg. وانضم إلى خليلته بنوهان Nohant في شهر أيار، ثم رحلا معاً إلى إيطاليا حيث سيقدم سلسلة من الحفلات الموسيقية. واستقرت ماري داغو في كومو ثم في البندقية حيث كانت تنتظر رسائل عشيقها.

في هذه الرسائل بدأ الهذيان شيئاً فشيئاً يختفي. وببطء كانت نار الحب تخبو.

\* \* \*

ميلانو، 1838 (إلى كومو) «الجمعة الساعة الثانية صباحاً.

«لا أدري لماذا شعرت بنوع من أنواع السرور وأنا أفكر أنك تألمت خلال يوم أمس. أما أنا فلقد كنت مر هقاً ومثبط العزم، ولم يحصل معي هذا الشعور منذ زمن طويل... آه لكم تخطئين، يا عزيزتي الطيبة ماري، حين تلجئين إلى تعذيب نفسك بأشياء تشكين في أنها خبيئة في ولم تسمعيني قط أتحدث عنها. أيتها الطفلة العزيزة، لو تعلمين أي حنان عميق، وأية مودة يعجز اللسان عن وصفها أكنهما لكِ هنا في أعماق قلبي. آه! لا تقلقي أبداً ولا تتألمي أبداً، ولو فعلت لظلمت نفسك وقسوت عليها.

«واعلمي علم اليقين أن كل ما استطعت أن أقوله لك في حياتي، ويتسم بالإخلاص والحب، ليس إلا ظلاً بارداً وكامداً لما جعلتني أدركه وأحس به في داخلي. آه! لكم أتمنى أن تتمكني من فتح صدري وأن تستلّي روحي وحياتي معاً وتحافظي عليهما في يديك الجميلتين. في بعض الأحيان، وفي هذه الساعات من السحر والنعيم إذ كل شهيء يبدو لي في منتهى الجمال والصفاء والتألّه بوجودك، وإذ يخيل إليّ أنني ألمس وأحس حولي عالماً أكثر فتنة من العالم المقدر للإنسان أن يحلم به. في هذه الساعات التي أحاول بلا تبصر أن أتذكر ها، أوان أحببتك وتملّكتك تماماً، أصور لنفسي هذا الوهم: لم تكن حياتي قط ملكي، لقد توقفت عن أن أكون موجوداً بذاتي، كنت بأكملي في كيانك، وكان حديثنا حديث روح لروح ... تراه إحساس مسبق بمصيرنا المقبل؟ دعيني أعتقد ذلك.

\* \* \*

فيينا في 8 أيار 1838، الثلاثاء مساءً (إلى البندقية)

«عزيزتي ماري، لست أدري كيف أعبر عن الحزن الذي تثيره رسائلك في نفسي. أن أعلم بأنك مريضة وبأني لست قربك لكي أجني ساعة فساعة، و دقيقة فدقيقة، هذه الكنوز الجميلة من الطيبة والحب الفائق الوصف ألا لقد حرمتني من قراءة بعض الأسطر المكتوبة بيدك وحرمتني من رؤيتك، من طبع قبلة كلها خشوع و عذوبة على جبينك من حملك على الابتسام من عدم سماع رنة صوتك الحبيب آه! إليك ما أشعر به فأنا حزين حتى الموت، وفي كل هنيهة أتساءل لماذا جئت إلى هنا؟ وماذا تعني لي هذه الهتافات من الجماهير، وهذه الضجة التي لا طائل وراءها لشهرة سخيفة؟

«نعم، يا ماري، أنا حزين حتى الموت. لا شيء يستطيع أن ينسيني لربع ساعة فقط أنك غير موجودة هنا، وأنني لم أستطع أبداً العبش بدونك!»

\* \* \*

وبألم أحست ماري داغو ما أصاب حبهما من بوادر الانحراف والقلق واستحالة الوصول إلى وفاق كامل بين طبعها وطبع ليست في خلافاتهما المتنامية. وكانت هي البادئة بالكلام عن الانفصال:

جنوا 25 حزيران 1838

«أحبك، وحبي لك بلا حدود، ولأجل شخصك. أعتقد أنك تستطيع أن تحب ولهذا يجب عليك أن تحب أيضاً. ثمة جزء من قلبك ما يزال معي يتألم. حبي يصحَّر حياتك. أعتقد أن باستطاعتك أن تحبه مع ذلك بسعادة. أو ما سبق لك أن أحببتني بكل ما لديك من قوة؟

«ها قد مرت خمس سنوات ونحن على حب مستمر، ولربما وصلنا إلى حد الكفاية. دعني أنطلق في شوط أبعد. وحين تدعوني فسأعود إليك. أنا لم يعد بإمكاني أن أحب أي شخص على الإطلاق، ولكن لماذا أحرمك من حب يمكن أن يكون لك ينبوع حياة جديداً؟ الآن أنت في ضيق، وأخشى أن يخلف هذا الاحتياج المكبوت لديك آثاراً رديئة تسبب لك مرضاً خلقياً. علينا ألا نوقف مطلقاً كل ما ينجم عنه تطور أكثر كمالاً لمواهبنا. ولو لم أكن أحبك حب تقوى وعبادة وأضعك في مكان غاية في السمو لما استطعت أن أكلمك بهذه اللهجة، ثم إنى لأشعر باحترام عميق لحريتك».

\* \* \*

عجم

احتج ليست في البداية: قال إن المجد لا يحرمه رؤية الأمور من الزاوية الصحيحة، وأن حبه لم يضعف. ومع ذلك، ففي شهر تشرين الأول 1839 اتفق العاشقان على الانفصال. عادت ماري داغو إلى فرنسا مع ابنتيها الاثنتين. لم تكن تلك قطيعة، لكنها كانت انفصالاً بسيطاً، قد يكون مؤقتاً. وبعد كلمات الوداع، استمرت المراسلة بينهما بضع سنوات.

\* \* \*

فلورنسا، تشرين الأول 1839 فلورنا)

«عزيزتي ماري، الوداع، الوداع أيضاً.

«لا تطلبي مني أن أحدثك عن أي شخص أو عن أي شيء. اليوم، لا أعرف ولا أحس إلا شيئاً واحداً هو أنك كنت هنا وأنك لم تعودي هنا. الوداع إذن، ودعيني أكون لك على الدوام وألاً أكون إلا لك!

«أمل، من الآن فصاعداً، ألاً يسوعك ذلك مني.

«إليكِ حبي، وقوتي، وفضيياتي. ذكراك (تراها ذكرى أو هي بالأحرى لا أدري أي حضور سري مستمر في أكثر الحنايا حميمة من كياني)، ولا يهم أي اسم سميتها لأن هذه الذكرى ستبقى قوة، وستبقى سحراً يعجز اللسان عن وصفه.».

\* \* \*

جنوا في 23 تشرين الأول (إلى تريستا)

«كيف السبيل إلى مغادرة هذه الأرض الغالية إيطاليا دون أن أوجه إليك منها الوداع الأخير؟ كيف لي أن أرى هاتين السنتين تنسلخان من حياتي بكل ما فيهما من جمال وأحداث دون أن أعبر لهما عن حزني؟ أواه، يا عزيزي فرانز! دعني أعاود القول لك مرة أخرى بكل ما في روحي من تدفق: لقد خلَّفت فيها عاطفة عميقة، ثابتة، لسوف تحيا أكثر من كل العواطف على افتراض أن بقية العواطف يمكن أن تمسها عاطفة الاعتراف بالجميل من دون ما حدود... مبارك أنت ألف مرة!

«وداعاً، يا أيها الغالي والغالي جداً، ساكتب إليك من مدينة ليون. عندما استقللت المركب من ليفورنا، كانت الشمس تغيب في الأمواج الذهبية، وكان القمر يصعد كئيباً في الغيوم الشاحبة. وشيئاً فشيئاً تحرر منها، وأضاء مسيرتنا كلها بأروع ضوء!

«رضيت عن كتابتك وقبلتها رمزاً لماضينا الجميل الذي يفر، ولمستقبلنا الذي يبدأ في منتهى الحزن لكنه سيكون هادئاً ونقياً!».

\* \* \*

البندقية، فندق أوربا، الجمعة في 25 تشرين الثاني 1839

عجم

«ها هنا، يا ماري، أقول لكِ في النهاية وداعاً. من الآن فصاعداً لن ألتقيك إلا في قلبي وفي فكري. ولكن هنا أيضاً الأشياء كلها، والبحر والسماء، وساحة سان \_\_\_ مارك والغندولات تحدثني عنك وتردد اسمك الغالي.

«إلى هنا أتينا معاً في البداية، وهنا افترقنا، وهنا عدنا والتقينا. وها هنا كدت تغادرين هذه الحياة، وها هنا أيضاً عدت إليها.

«آه! يا أيتها البندقية! يا أيتها البندقية! أي سحر عميق يوجد لي في بحير اتك!

«أعدت في قلبي مشاهد الأيام الماضية، فسألت دموع البركة من عيني ...».

\* \* \*

فبينا في كانون الأول 1839

«رأيتها الغالية والغالية، أنا حزين ومرهق، لربما تلك بقية من مرضي، لكن حياتي فارغة جداً، عارية جداً من كل الأفراح، الأفراح الحقيقية وما فيها من عمق وحميمية... أحياناً أعود إلى تلك النُّهُر (6) من شهر كانون الأول التي قضيناها في كومو، ثم في فلورنسا، وأكاد أعجز عن تحمل ذكراها وما فيها من حدة وتأثير!

«هذا شيء يمت إلى الجنون بصلة، لكنه موجود. لا أعتمد على تأثير الطبيعة بباريس، لكنني مقتنع بأنني سأجعل هذه الطبيعة تؤثر في تأثيراً عظيماً. فلقد بدأت أعزف بشكل يدعو إلى الإعجاب. أتمنى أحياناً لو تستطيعين سماعي. هذا الأمر يبعث فيك المتعة ذاتها التي أشعر بها حين ترتدين ثوباً جميلاً.

«وداعاً يا أيتها الغالية والغالية، واحتفظي لي بحبك.». لك وحدك.

ف.ل.

«بهذه المناسبة، هل تجدين اسمي بالهنغارية جميلاً، فرانز؟ أفكار طفولية، لكني سعيد جداً بأن أكتب إليك حتى سطوراً كهذه لا تتضمن أي معنى.».

«أعود إلى خرافي أو بالأحرى إلى حفلاتي الموسيقية. الحق أقول لك إنني أشعر بالخجل من رسائلي، فليس فيها سوى إشارات إلى حفلاتي الموسيقية، وتصفيق الجماهير لي، وقبض ما تدرُّه من مال... ولكن فكَّري ان ذلك كله إنما يشكل حياتي الحالية. ماذا أملك من العالم؟ وفي أي شيء يمكنني أن أفكر؟ ثمة ضباب كثيف يغطي السماء والأرض، وبرد مشبع بالرطوبة يتسرب إلى أعضائي, ثم إنني أعيش وحدي، معدماً الوجود إلى أقصى الحدود... آمل أن تعود الشمس والدفء. ولسوف أراك، لسوف أعثر عليك ولسوف تضمينني إلى صدرك مع أنني لست أهلاً لذلك. أما الآن!...».

### العشق جميل جداً

في باريس، قاست ماري داغو بعض العناء في استعادة وصفها كسيدة مجتمع راق ويبدو أن حبها للموسيقار، على الرغم من الانفصال الذي سعت هي إليه، لم يفقد شيئاً من قوته وكان العاشقان وهما يفترقان قد منحا نفسيهما «إذنا بعدم الوفاء». ولقد الستفاد ليست من هذا الإذن، بينما احتفظت ماري داغو بغيرتها عليه وبآلامها!

\* \* \*

في 20 كانون الثاني مساءً 1840

«إن الإشاعة الموسيقية التي تسري اليوم هي عودتك مع السيدة بلييل Pleyel(7). منذ زمن، وهذه الإشاعة تجعلني أذرف دموعاً مُرَّة. اليوم أحس أن هذا الأمر ينزلق كما على قماش مشمع. هل عليَّ أن أفرح لذلك أو أحزن؟ آه من العشق! العشق الظالم، الأعمى، المتسلط، المجنون، القاسي، الذي لا علاج له!... أكيدُ أن العشق جميل! أتراك أحسست به يوماً مثلي؟ إن رأسي ليلتهب ما إن أفكر فيه!

بعجم

«آه! لم أكن بعد قد وصلت إلى الأرض آنذاك لأن كل كلمة من كلماتك وكل نظرة من نظراتك كانتا تفتحان لي زاوية من السماء أو من الجحيم!

«ما تقوله عن السماح بعدم الوفاء (ولقد سبق لي أن طرحت عليك بهذا الصدد سؤالاً ولكنك \_ كما هي عادتك \_ لم تجبني عنه) مفعم بالعاطفة ويملأ نفسي احتراماً لك، على الرغم من أن هذه الطريقة في الإحساس تبقى في نظري غير قابلة أبداً للفهم. كذلك يستحيل عليَّ أن أدركها، كما يستحيل عليَّ أن أدرك ما قد يقال لي بأن السمكة تطير في الهواء، ولا أستطيع أن أتقبلها واقعاً عصياً على التفسير.

«آخر كلمة ذكرتها في رسالتك وهي «الحقيقة» لا جدوى منها. أقسم يا فرانز بابنتنا أنه يستحيل عليّ أن أنطق بأصغر كذبة أمامك. أنا على عجلة من أمري للتخلص من كل مُسارًاتي Confidences وما من معرّف سبق له أن سمع اعترافاً أكثر صدقاً واكتمالاً من اعترافي. وإذا كنت لا أكتب إليك فلسبب وحيد هو أنني لا أعلم إذا كان من الأفضل لي أن أتكلم. وما هو أكيد حقاً أن حبي لك وإجلالي لك هما في از دياد مستمر، وأن كلمتك ستكون على الدوام الأساس الوحيد لأعمالي.

«لا أرغب في أن أوجه إليك لوماً ولا عقاباً، ومع ذلك علي أن أقول لك إنك كنت قليل التبصُّر معي. لم تفهم جيداً طبيعتي أو أنك أردت أن تحرك عنفها وتكيفها على نهج طبيعتك. لم تحصل على راحة إلا على الراحة التي استللتها مما في قلبي من مبادئ يوجبها

الحب، وكنتُ بحاجة إليها، وكانت تشكل لديَّ مثلاً أعلى عاملته أنت بخشونة وقسوة. لن تعرف أبداً كم سببت لي وماز الت تسبب لي اليوم من ألم... على أنني أسألك العفو فلأنت ملجئي الفريد، وأنا أحتاج إلى أن أشكو منك إليك. أنه لضعف مني تقتضي مسامحته..».

\* \* \*

الثلاثاء صباحاً، 25 شباط 1840

«وأنا أيضاً بكيت فرحاً وحزناً، ياعزيزي فرانز، حين قرأت كلمتك الأخيرة من فيينا! وأنا أيضاً أستطيع أن أقول لك: إنك لا تعرف تماماً من تراك تكون بالنسبة إليّ! وإنك لا تعرف ما تستطيع كلمة ما ونبرة ما أن تحركا الأشياء في أعمق أعماق روحي، وإنك تملك سلطتي الحياة والموت عليّ.

«إن أفراحاً يعجز اللسان عن وصفها، وتشبه آلاماً لا يمكن التعبير عنها، تأتيني بسببك ومنك. آه! أُقسم لك، ويمكنني حتى أن أقول لك بعد هذا الغياب الطويل، وبعد ما تراكم من أحزان لا تحصى بيننا، وبعد ذنوبك وذنوبي ـ وهي تكبر ذنوبك بألف مرة ما من رجل كان محبوباً مثلك أنت!

«لا أستطيع أن أتصور اللحظة التي سأراك فيها... والنغمات الأولى التي سأسمعها من يدك الكلية القدرة! وأحس أنني سأقول لك كما قلت قبل خمس سنوات: لنذهب إلى الصحراء، وليكن واحدنا للآخر كل شيء!...»

\* \* \*

وكتبَتُ إليه في رسالة الحقة:

معجم «لا بد أن تكون رسائلي الأخيرة قد جعلتك تشعر كم أنا

«لا بد ال تحول رسالي الاحيره قد جعلتك تسليم كم التا حزينة!إن ما لقيته من أشياء جديدة ومجهولة لدى وصولي إلى هنا قد خفف شيئاً من شعوري بالغربة. لكن الحزن، والقلق، وانحراف المزاج كلها قد عاودتني... وإن احتياجي إلى العشق، واحتياجي إلى العزلة، واحتياجي إليك، إليك وحدك، بلا مشاركة وبلا داع، تتلفني.

«أنت و لا أحد سواك، أنت و دوماً أنت.

«ما ترويه عن عشقك لثمانٍ وأربعين ساعة لا يعجزني ولا يثير غضبي. في البداية يتوقف الإنسان عن أن يكون متسامحاً حين يشعر بأنه ضعيف، ثم... لقد أحببت منك بخاصة البادرة التي دفعتك إلى الكلام معي فوراً.

«ما أحزنني أكثر من أي شيء آخر في الماضي كان الإحساس بزمن ينقضي تخلله كذب بيننا، وبضيع كلمات تفوهت بها أنت، وبضع ابتسامات كان من شأنها أن تمزق قلبي...».

\* \* \*

فيينا في 10 آذار 1840

«تسلمت هذا الصباح كلمتك الصغيرة وأنا أغادر فيينا. كيف السبيل إلى عدم الشعور بالانفعال حتى النخاع في العظم؟

«أية قدرة كانت لك عليّ، يا فرانز، حتى إن كل أفراحي وكل آلامي إنما كانت تأتي على الدوام منك وحدك، سواء أردتني كما يحلو لك أن أرفع رأسي أو أخفضه. ولقد بدت لي رسالتك قبل الأخيرة باردة... فانتابني اليأس. وخيل إليّ أنني لم أعد ماري لديك، وأنك لن تستطيع أن تحبني كما كنت في الماضي تحبني. كنت قد بدأت بكتابة رسالة طويلة إليك ثم أحرقتها خوفاً من ألا تحظى بإعجابك. هكذا إذن حتى الأول من نيسان. إني لأشعر بالسأم منذ ثمانية أيام. ما بمقدور أي شيء ولا أي أحد أن يخفف عني ما بي. ومنذ وقت طويل طويل لم نعد نحيا الحياة ذاتها!».

\* \* \*

الجمعة في 8 أيار 1840، الساعة التاسعة صباحاً (إلى لندن)

«رسالتك، المنتظرة هذا الصباح، أسعدتني كثيراً. آه! نعم، احتفظ بحبي! تخلَّ عن هذه الكبرياء المتوحشة التي تنتصب فيما بيننا كأنها جبل! إنها لعدوتي أنا، وإنها هي التي تدعوك إلى القول: «لقد ربحت أرضاً» وتجعلني أجيب بصوت خفيض: «نعم، في مقبرة». فبحق السماء أدعوك ألاً يكون منذ اليوم سوى الحب بيننا! فأنا لا أريد شيئاً آخر في هذا العالم ولا أطلب شيئاً سواه في التوالي اللا محدود للحيوات والفراديس، ولكن لا يكونن حبك في مثل الخشونة واللا اعتبار والتعذيب التي تبدر منك أحياناً. لتكن لديك الشفقة. وستلقى فيها كبرياؤك أيضاً ما يرضيها.

\* \* \*

وكان العاشقان يرى أحدهما الآخر في لندن وباريس. وخلال أربع سنوات تابعا هذه العلاقة العرضية المدانة. وفي رسائلهما المتبادلة ومع مرور الزمن أصبحت كلمات الحب لديهما نادرة. على أن ماري كانت تقول له على الدوام: «أنت سيد أفكاري مثلما أنت سيد حياتي». في حين كان ليست يستسلم إلى أمجاده التي جعلت منه أكثر المؤلفين الموسيقيين تألقاً وطلباً في أوربا بأسرها. وفي كل مكان كانت الجماهير تستقبله بالهتافات، وتقام له حفلات التكريم والأعياد وما من امر أة استطاعت أن تقاوم سحره. ويصف في رسائله نجاحاته في كل منحى بلغة فيها الكثير من التباهي والسذاجة.

عجم

وتمر السنون. في العام 1844، وفي شهر نيسان، اتخذت ماري داغو قرارها: أنها تريد أن تقطع علاقتها نهائياً بالموسيقار. وكانت سنها قد شارفت الأربعين.

\* \* \*

نيسان 1844

«لو لم أكن أملك القناعة بأن لا أكون في حياتك، ياعزيزي فرانز، سوى ألم أو تمزق مزعج، صدقني، ما كنت اخترت القطيعة مع ما يحز في نفسي من ألم عميق. إنك لتملك الكثير من القوة والشباب والعبقرية، ولأجلك أيضاً ستنمو كثير من الأشياء على الضريح الذي سيرقد فيه حبنا وصداقتنا.

«إذا رغبت في أن توفر عليّ شيئاً من هذه الصدمة الأخيرة التي ما كنت لأتأثر بها لو كنت أملك نظراً ثاقباً وكبرياء فتحاش في جوابك الغضب والثورة بشان الطلبات التي ساتقدم بها إليك. وسيكون ذلك بوساطة شخص ثالث، فاختر من تشاء، السيد دو لامينيه De Lamennais إذا نال قبولك، فهو يحبك ولم يعتبرني قط إلا مجرد تعاسة في حياتك، وإني لأرضى بأن أقبل بأي قرار حكيم سيدين رغبتي بعد حوار عشر دقائق.

«أرغب في أن يتم ذلك فور الانتهاء من حفلك الموسيقي، فإطالة هذه الحالة من التردد أمر غير حميد. أضف إلى ذلك أن لديً ترتيبات مادية علي اتخاذها بشكل مبكر.

«وإني لأرجوك أيضاً وأتوسل إليك بأن لا تبوح بأي سر بيننا، اللهم إلا للصديق رونشو Ronchaud الذي سبق له أن عرف أشياء كثيرة عنا، وأن تمتنع عن أن تنظر بخفة واستهزاء إلى ما نعتبره كلانا، لربما، جنوناً أو نتيجة جنون، ولكنه بشكل أكيد جنون جاء ويدعو إلى احترامه.

\* \* \*

وأجاب ليست بطريقته التي لا تخلو من نوعٍ من أنواع التأثير ٰ المسرحي:

11 نيسان 1844

معجم

«أنا في غاية الحزن وأشعر بكآبة عميقة.

«أعدُّ واحداً فواحداً الآلام التي سكبتها في فؤادكِ، وما من شيء وما من أحد يستطيعان إنقاذي من نفسي.

«لم أعد أريد أن أكلمكِ، ولا أن أراك، ولا حتى أن أكتب إليك. أما سبق لك أن قلت لي إنني ممثل؟ نعم، أنا ممثل على طريقة من يمثلون دور الرياضيين ويموتون بعد أن يكونوا قد شربوا الشوكران<sup>(9)</sup>.

«ما همًّ! على الصمت أن ينهى كل عذابات قلبي.».

فرانز

\* \* \*

كل شيء انتهى. وتفرق العاشقان. ولسوف يتراسلان ولكن من وقت لآخر، وسيرى أحدهما الآخر أحياناً. على أن درب كل منهما قد ابتعد عن درب الآخر. واستسلم ليست استسلاماً كلياً لعشق الموسيقا وإبداعها والصعود في مدارج المجد.

أما ماري داغو فستملأ تحت اسم مستعار هو دانييل شتيرن Daniel Stern مكاناً مشرِّفاً بين الكتاب الفرنسيين.

بضع سنوات من حب متبادل، عنيف، قادر على التغلب على لياقات المجتمع وتقاليده، وعلى جميع ما تتطلبه وتقتضيه الحياة من

واجبات ومطاليب، علاقة كانت تنقطع ثم تستمر، آلام، قطيعة نهائية ومرارة: هذا كل ما تبقى من أجمل صفحات حب من عهد الابتداعية Romantisme، ولعلها من أنقى الصفحات التي احتفظت بها ذاكرة العشق على مرَّ العصور.

المصدر: كتاب من 562 صفحة من القطع المتوسط ألفه المصدر: كتاب من 562 صفحة من القطع المتوسط ألفه الكاتب الفرنسي جان \_\_ كلود كاريير Lettres d'amour بعنوان (رسائل حب Lettres d'amour). ويضم مجموعة كبيرة وشائقة من الرسائل الغرامية المتبادلة بين كوكبة من العظماء وعشيقاتهم. صادر عن دار نشر (قرأتُ J'at Lu) بباريس.

### الهوامش

- (1) ماري دو فلافينيي وكونتيسة داغو (1805—1876) ألمانية الأصل. نشرت باسم مستعار هو دانييل شتيرن أعمالاً تاريخية وفلسفية. من علاقتها بليست ولد لهما ابنتان: واحدة منهما تزوجت شخصاً اسمه E.Ollivier، والأخرى تزوجت الموسيقار الكبير ريتشارد فاغنر.
- (2) فرانز ليست: مؤلف موسيقي و عازف بيانو هنغاري (1811-1886). فنان موهوب وقدير، و عازف ماهر لا يجارى. ألف قصائد سيمفونية وسيمفونيات وسواها... جدَّد في تقنية البيانو وفي مجال الهارموني.

- (3) سيباستيان إيرار Sébastien Erard: صانع آلات موسيقية. ولد في ستراسبورغ (1752-1831). حسَّن حتى درجة الكمال آلتى البيانو والهارب.
- (4) غوليفر Gulliver بطل (رحلات غوليفر) وهي رواية للكاتب البريطاني جوناتان سويفت Swift (1745-1667): يزور غوليفر مناطق خيالية هي بلاد الأقزام للقزام ليتجاوز طول القزم فيها ستة إنشات، منطقة بروبدينياغ يتجاوز طول القزم فيها ستة إنشات، منطقة بروبدينياغ Brobdignag وهي مأهولة بالعمالقة، ثم لابوتا Laputa وهي جزيرة تطير ويسكنها علماء، ثم منطقة أخرى فيها خيول إلخ... وتثبت هذه التخيلات الخرافية أن الطبيعة الإنسانية معقدة وأن المؤسسات فيها لا تحظى بأية قيمة مطلقة.
- (5) كرواسي Croissy : ضاحية من ضواحي باريس، قريبة من بلدة فرساى وقصر ها الشهير.
- (6) النُّهُرُ والأنهر والأنهرة: جمع نهار، لا نهارات كما هو شائع خطأً.
- (7) السيدة بلييل ، هي زوجة إينياز بلييل Ignaz Pleyel : مؤلف موسيقي نمسوي (1757-1831). مؤسس مصنع لآلات البيانو بباريس من تآليفه الموسيقية سيمفونيات وكونشرتوات ورباعيات.
- (8) فيليسيت وبير دو لامينيه روبير دو لامينيه (8) فيليسيت وبير دو المينيه (8) Lamennais (1845-1782): كاهن فرنسي. قطع صلاته بالكنيسة عام 1834، ودعا إلى إنسانية تقوم على مبادئ الستراكية وصوفية. انتخب ممثلاً للشعب عامي 1848 و 1849. من أهم أعماله: (كلمات مؤمن، 1834).
- (9) الشوكران: La ciguë: شراب سام. سبق أن انتحر به الفيلسوف الإغريقي الشهير سقراط (470-399ق.م).

# (الهوامش كافةً هي من وضع المترجم)

عطيال

میاتون کروس ترجمة: ریما سکر

أوبرا من أربعة فصول للمؤلف جوسيبه فيردي. وضع نصها، المأخوذ عن شكسبير، أريغو بويتو.

# الشخصيات

مونتانو، حاكم قبرص السابق تينور كاسيو، ملازم أول عند عطيل تينور ياغو، ملازم في البحرية عند عطيل باريتون ودريغو، نبيل فينيسي تينور عطيل، نبيل مغربي في خدمة فينيسيا تينور ديزديمونا، زوجة عطيل

عجم

إميليا، زوجة ياغو ومرافقة ديزديمونا ميتسوـ سـوبرانو

لودفیکو، سفیر فینیسیا باص

رسـوك رسـمي، باص

أهالي قبرص، جنود فينيسيون وبحارة، صاحبُ نزل، خدم، سيدات فينيسيات، وسادة فينيسيون

المكان : ميناء في قبرص

الزمن : أواخر القرن الخامس عشر

التقديم الأول: لاسكالا، ميلانو، 5 شباط عام

1887

اللغة الأصلية: الإيطالية

يتبع مخطط قصة الأوبرا بدقة مسرحية عطيل التراجيدية لـ شكسبير.

يهدد الأتراك سيادة حكومة فينيسيا في البحر الأبيض المتوسط. وكانوا شنوا هجوماً على جزيرة قبرص التي تحت الحكم الفينيسي. وكان دوق فينيسيا أرسل أسطولاً بقيادة عطيل، الجنرال الاستثنائي اللامع، وحاكم قبرص أيضاً.

ليس ثمة افتتاحية. ترفع الستارة بسرعة بعد عدة ميزورات تمهيدية.

# الفصل الأول

ساحة مكشوفة خارج قلعة عطيل تطل على البحر. في المقدمة حانة وفي الخلف رصيف الميناء. الوقت ليلاً. ثمة عاصفة تعصف ورعود وبروق. تُشاهد في البعد سفينة عطيل.

عجم

حشد كبير من الناس، بضمنهم جنود، تجمعوا وكلهم ينظر بقلق نحو البحر. ووسط الحشد يبدو ياغو ورودريغو وكاسيو ومونتانو.

يصور الكورس الافتتاحي العاصفة، ويعبر عن الخوف من أن تتحطم السفينة فوق الصخور. يقول ياغو الواقف بجانب رودريغو إنه سيرى قريباً السفينة وقد غرقت. لكن الخطر يزول، ويقترب عطيل سالماً من الشاطئ، يتبعه الجنود والبحارة، يعلن عطيل بإيجاز وهو يهتف «Esultate» انتصاره الساحق على الأتراك. يهلل الحشد ويغني مبتهجاً بالنصر، بينما يدخل عطيل إلى قلعته يتبعه كاسيو ومونتانو والجنود. تهدأ الآن العاصفة ويبدأ الناس بإقامة مشعلة.

يتحدث ياغو مع رودريغو، الشاب النبيل الذي يحب ديزديمونا زوجة عطيل. رودريغو يائس من حبه، لكن ياغو يطلب منه أن يتحلى بالشجاعة والصبر لأن ديزديمونا سرعان ما تضجر من عطيل. يتظاهر ياغو بصداقته لـ رودريغو مضيفاً أنه يكره عطيل، على الرغم من أنه يخدمه ويتظاهر بأنه صديقه. يعود كاسيو فيشير اليه ياغو معبراً عن احتقاره وحسده. فقد عين كاسبو ملازماً أول عند عطيل، وهو مركز كان يشتهيه ياغو لنفسه. وهذا ما دفع ياغو إلى كره عطيل. ويأخذ رودريغو جانباً ليخبره المزيد.

تتصاعد ألسنة اللهب من المشعلة، ويغني الحشد النار المشرقة «Fuoco di gioia». وعندما تخبو النار يصيف الخدم المصابيح الفينيسية الملونة على التعريشة المجاورة للحانة. ويتجمع الجنود حول الطاولات، وينضم إليهم ياغو ورودريغو وكاسيو ويشاركو هم الشراب. وبعد عدة كؤوس يحث ياغو كاسيو على شرب كأس أخرى، لكن كاسيو يرفض في البداية قائلاً أنه شرب بما فيه الكفاية. عندئذ يشرب ياغو نخب ديز ديمونا الجميلة، فينضم إليه كاسيو مطرياً جمالها. وبذلك يمهد ياغو لخطته. وهو الآن يحاول إثارة انفعال رودريغو وغيرته، فيخبره بأن كاسيو ينشد أيضاً حب

ديزديمونا، ويشير بذكاء إلى أن كاسيو أطراها لتوه، ويقول لرودريغو «ينبغي علينا أن نسكره». «فإن هو أسرف في الشرب يتحطم».

تمعجم

يندفع ياغو، لكي يدفع كاسيو لشرب المزيد من الخمر، في مرح شرير مغنياً Brindisi أو أغنية الشراب «I'ugola!». ويتابع الكورس الأغنية. يغني كاسيو ويشرب، وشيئاً فشيئاً يقع تحت تأثير الخمرة لدرجة لا يستطيع معها متابعة الغناء. ولما كان ياغو قد مهد لإثارة غيظ رودريغو وحقده على كاسيو، فهو الآن يحث رودريغو على قتال كاسيو، ليخلق ذلك اضطراباً يوقظ عطيل.

في تلك اللحظة يصل مونتانو ليخبر كاسيو أن وقت نوبة حراسته قدْ حان. لكن ينتابه القلق عندما يرى حالة كاسيو الذي أصبح أكثر صخباً ومشاكسة. يحرض رودريغو كاسيو على القتال ضاحكاً في وجهه. يحاول مونتانو التدخل قائلاً لـ كاسيو بأنه ثمل، وعندئذٍ يستل كاسيو سيفه ويهاجم مونتانو.

يطلب ياغو من رودريغو أن يطلق بوق النذير، ثم يلتفت نحو المتقاتلين مرائياً ويأمر هما بالتوقف. يصلب مونتانو بطعنة، ثم يسمع بوق النذير، ويظهر عطيل يتبعه رجال يحملون المشاعل، ويتوقف القتال.

يطلب عطيل تفسيراً، فيعلن ياغو ببراءة بأنه لا يستطيع فهم ما حدث. إنهما صديقان متفاهمان، وفجأة استلا أسلحتهما كمجنونين. لا ينبس كاسيو ببنت شفة خجلاً.

تدخل ديز ديمونا التي أيقظتها الجلبة. يصرف عطيل، في غضب، كاسيو من خدمته بسبب ما أشاع من اضطراب. وهذا بالطبع ما أراده ياغو وما خطط له. يرسل عطيل ياغو لتهدئة المدينة، ويُدخل مونتانو إلى القلعة. ويتفرق الحشد.

يبقى عطيل وديزديمونا وحدهما. ويُختتم الفصل بثنائي حب رقيق «Gia nella notta densa» يستحضر فيه المغربي وديزديمونا الساعات التي أمضياها معاً عندما كان عطيل يسلي ديزديمونا بقصص عن أخطار المعركة وشدتها، وهكذا غدت تحبه. تغمر السعادة الاثنين، ويقبل عطيل ديزديمونا مرات عدة تحبه. تغمر السعادة الاثنين، ويقبل عطيل ديزديمونا مرات عدة موتيف القبلة، الذي يتكرر في نهاية الأوبرا. تنقشع السحب، ويُغرق ضوء القمر المشهد. يعود عطيل وديزديمونا إلى القلعة أشناء إسدال الستارة.

# الفصل الثاني

غرفة في الطابق الأرضي لقلعة عطيل. في الخلف باب مقوس يفضي إلى الحديقة. ترتفع الستارة عن ياغو وهو يتحدث مع كاسيو، قائلاً له إن ديز ديمونا غالباً ما تكون في الحديقة ظهراً، وهذه أفضل فرصة له ليحتها على عرض قضيته أمام عطيل. «إنها جنر ال جنر النا وذات طبيعة طيبة». إنها سوف تحصل على عفو عنك.

يوافق كاسيو على خطة ياغو الجيدة ويدخل الحديقة لينتظر قدوم ديزديمونا. يرمقه ياغو بنظرة احتقار وهو يختفى بين

الأشجار ثم يغني الـــ الكريدو الشهير « Crudel che m'ha creato وتُظهر هذه الآريا، المؤثرة إلى المعد حد، شخصية ياغو الخسيسة الغادرة. إنه يعتقد باله قاس خلقه على شاكلته. ويعتقد أن الحياة خُلقت لتغذي الموت، وإن الأخيار المخلصين هم ممثلون تعساء، وإن الفضائل التي يدعون إليها، الشفقة والحب والأثرة والشرف، ليست سوى أكاذيب. (نص الكريدو عرضي من ابتكار بويتو وليس له وجود في نص مسرحية شكسبير).

معجم

يتوقف ياغو عند دخول ديزديمونا الحديقة، ثم يدعو كاسيو بنعومة للقائها. وفي الوقت الذي يعبر فيه ياغو عن ارتياحه لخطته، يتمشي كاسيو وديزديمونا جيئة وذهاباً في الحديقة وهما يتبادلان حديثاً جدياً.

يحالف الحظ ياغو، ويرى عطيل يقترب لكنه يتظاهر بأنه لا يراه. يستند إلى عمود ويحدق إلى الحديقة ويقول، كأنه يخاطب نفسه، «أنا لا أرغب في ذلك». تثير كلماته فضول عطيل. يلقي المغربي نظرة إلى الحديقة في اللحظة التي يختفي كاسيو وديز ديمونا من المشهد. فيلتفت بسرعة نحو ياغو يسأله إن كان من رآه مع زوجته هو كاسيو. يجيب ياغو بغموض وبمكر، مما يثير شكوك المغربي، فيستمر في استجوابه. يسأل ياغو المغربي، هل كان كاسيو على علم بحب عطيل لديز ديمونا في تلك الأيام التي كان يتودد إليها؟ يجيب عطيل «نعم، لماذا تسال؟» فيجيبه ياغو «لأريح نفسي». «لا أعتقد بأنه كان يعرفها». فيقول عطيل بلى، «كان دائماً رسولي ليحمل إليها الكلمات الرقيقة». فيتمتم ياغو: «حسحيح؟» وكأنه يُلمح إلى أن عطيل كان نزاعاً إلى الثقة بالأخرين.

يشعر عطيل بأن ثمة شيئاً في عقل ياغو ويطلب منه الإفصاح عما يجول في خاطره؛ لكن ياغو يجيب إجابات ملغزة، ويطلب من عطيل أن يحذر الغيرة «إنها الوحش الأخضر العينين الذي يهزأ

من الطعام الذي يفترسه». فيقول عطيل بغضب: إنه سيطرح الشك والغيرة جانباً، وسيطلب برهاناً قبل أن يرتاب. يوافق ياغو، متلاعباً بمزاج عطيل، قائلاً: البرهان مطلوب. وينصح بأن يراقب عن كثب، «وهكذا يمكن أن تعود ثقتك أو يتعزز ارتيابك».

في هذه اللحظة تعود ديزديمونا إلى الحديقة تحوطها النساء والأطفال والبحارة يحملون إليها الأزهار والهدايا. ويغنون مهللين لسد ديزديمونا ترافقهم الماندولينات والقيثارات الصغيرة « Buardi splendono». يؤكد هذا المشهد طبيعة ديزديمونا بنبلها ودماثتها، كما يبرز التباين الكلي بين شخصيتها وبين شخصية ياغو المجرد من المبادئ الخلقية. يلين موقف عطيل تجاهها.

في نهاية هذا المشهد القصير تجيء ديزديمونا من الحديقة عبر المدخل المقنطر وتدخل المنزل تتبعها مرافقتها إميليا، زوجة ياغو ديزديمونا لا تعرف شيئاً عن الشك الذي زرعه ياغو في عقل عطيل، وتطلب من عطيل، بطريقة تعبر عن طيبة قلبها، أن يعيد كاسيو إلى مركزه السابق. يحاول عطيل تجنب الموضوع، لكنها تصرر ويبدو أن ذلك يثير ارتباب عطيل ويعززه ويبدأ بالتفكير بأن ياغو على صواب، وإن ديزديمونا ربما كانت واقعة في حب كاسيو، تلاحظ ديزديمونا سيماء الاضطراب على وجه في حب كاسيو، تلاحظ ديزديمونا سيماء الاضطراب على وجه هنا». تحاول ديزدنمونا تهدئته وتعصب رأسه بمنديلها، لكن عطيل ينتزع المنديل بغلظة ويرميه على الأرض. تصباب ديزديمونا بالدهشة والفزع، خصوصاً أن المنديل كان أول هدية تتلقاها منه —— وهو منديل مزين بحبات التوت البري الصغيرة. وهنا تلتقط إمبليا المندبل.

يتبع ذلك رباعي غنائي دراماتيكي تعلن فيه ديزديمونا حبها لـ عطيل، وتتوسل إليه أن يسامحها إن هي أخطأت معه « Se » عطيل، وتتوسل إليه أن يسامحها إن هي أخطأت معه «inconscia, contro te, sposo, ho peccato

المغربي بأن قلبه محطم وأن حلمه الذهبي بالحب تبدد في التراب. ويطلب ياغو من إميليا، وقد رآها تلتقط المنديل، أن تعطيه إياه. ترفض إميليا ذلك إذ يخامر ها الشك، لكن ياغو ينتزعه منها، ويفكر بخبث الآن لأنه نجح في جرَّهم إلى شباكه، بينما تصلي إميليا إلى الله لكى يحميهم من كارثة.

يطلب عطيل من الجميع أن يتركوه وحده. ينصـــح ياغو إميليا بألا تتفوه بكلمة عن الحادثة. تغادر ديز ديمونا وإميليا، لكن ياغو يتجه نحو الباب الخلفي، بينما يرتمي عطيل على الكرسي ويصرخ من الألم الذي يعتمل في داخله. خلفه ياغو يتفحص المنديل بحرص ثم يبعده قائلاً: «التوافه برهان جيد كبرهان الكتب المقدسة بالنسبة لمن أصـابته الغيرة، سـأضـع هذا المنديل في منزل كاسـيو الذي سيجده حتماً» ثم يراقب عطيل بارتياح مقيت. «الآن تغير المغربي بفعل سُمّي». ثم يقترب منه بمودة قائلاً: «يكفي ذلك أيها الجنرال».

يتهم عطيل ياغو بأنه كان السبب في إثارة شكوكه، ثم يقول «الأفضل أن تكون مظلوماً من أن لا تعرف إلا القليل». وفي لحن مؤثر يقول الوداع للطمأنينة وللشهرة وللمهنة العسكرية «per sempre addio sante memoire».

يتظاهر ياغو بر غبته في تهدئة مشاعر عطيل لكن ذلك يثير حنق عطيل الذي يندفع نحو ياغو، ويقبض على حنجرته مطالباً إياه بتقديم برهان على اتهاماته ينهض ياغو مخدوش الكبرياء ويتظاهر بأنه يأبى أن يتكلم إنه يدع عطيل يضعط عليه من أجل

عجم

البرهان. وأخيراً يخبره بأنه قضى الليل مع كاسيو وسمعه يدمدم وهو نائم عبارات حبه لـــديزديمونا «dormia, gli stavo accanto وهو نائم عبارات حبه لــديز ولا خيد أبعد من ذلك قائلاً: ويذهب أبعد من ذلك قائلاً «ألم تشـاهد أحياناً منديلاً مزيناً بحبات التوت البري في يد زوجتك؟» فيجيب عطيل «لقد كان هديتي الأولى لها»، فيعلن ياغو بأنه كان قد رآه مؤخراً في يد كاسيو. الآن يخرج عطيل عن طوره، ويجثو على ركبتيه رافعاً ذراعيه نحو السماء، ويصرخ بقسم الثأر في هذه اللحظة يبلغ نفاق ياغو أقصى حدوده، وعندما يهم عطيل بالنهوض يبقيه ياغو خانباً ويجثو إلى جانبه ويقسم أيضاً على الانتقام من أولئك الذين أخطؤوا بحق عطيل. يمتزج صوتاهما في عبارات طنانة، وبهذا الثنائي تسدل الستارة.

#### الفصل الثالث

قاعة القلعة الكبيرة. في أحد جوانبها رواق معمد عريض. في الخلف تيراس. الغرفة فسيحة ومجهزة بأثاث غني. وفي أحد جوانبها ينتصب العرش.

بعد مقدمة أوركسترالية قصيرة ترتفع الستارة. عطيل وياغو في الصالة. ينطلق من الرواق صوت رسول معلناً وصول سفينة السفراء إلى قبرص. يصرف عطيل الرسول، ويلتفت إلى ياغو ويطلب منه المضي في سرد حكايته. يشرح ياغو لـــ عطيل أنه وافق على لقاء كاسيو في قاعة القلعة الكبيرة، وإن أراد عطيل برهاناً على ذنب ديز ديمونا ينبغي عليه أن يختبئ ويصغي. وعندما تقترب ديز ديمونا يغادر ياغو، لكنه يشير للمرة الأخيرة إلى المنديل المزين بحبات التوت البري.

تدخل ديزديمونا القاعة، وفي واحد من أكثر المشاهد دراماتيكية في الأوبرا يحاول عطيل ايقاعها في فخ الاعتراف

بحبها لـ كاسيو. ويُظهر ثنائي غنائي «Dio ti giocondi» براءة ديز ديمونا وارتياب عطيل الشديد. تحاول ديز ديمونا التحدث لمصلحة كاسيو، لكن عطيل يسالها ببرود ولا مبالاة أن تعيره منديلها. فتعطيه واحداً، لكنه بالطبع ليس ذاك المنديل المزين بحبات التوت البري. فيطلب منها عطيل المنديل الذي أهداها إياه، فتخبره أنه ليس معها الآن. يتوعدها عطيل بالسوء إن هي فقدته، ويقول بأن أمه تلقته من ساحر مصري وضع عليه رُقية، ويصر على أن تجده، تجيب ديز ديمونا قائلة بأن هذه مكيدة منه لمنعها من التحدث من أجل كاسيو، إنها بالطبع متأثرة بدافع الشفقة على الضابط الشجاع كاسيو الذي عَرض مهنته للخطر في لحظة ضعف؛ لكن بالنسبة لـ عطيل يبدو الأمر على نحو آخر، فيزداد إهتياجاً وإصراراً. وعلى الرغم من أمارات الاخلاص على وجهها يدعوها بالمخادعة.

أما هي فلا تستوعب هذه الضراوة، وتجثو على ركبتيها مؤكدة حبها الطاهر له « Esterrefatta fisso lo sguardo tuo حبها الطاهر له « tremendo التصديق. « كن مزاج عطيل يمنعه من الإصنعاء أو التصديق. ويبعدها بغلظة، ثم يطلق مناجاة حزينة « scagliar tutti i mali della miseria فؤاده المحطم.

يعود ياغو ويهمس لعطيل لكي يراقب ويصعي من خلف العمود، لأن كاسيو قادم يتراجع عطيل لكي لايرى، وعندما يدخل كاسيو يبدأ ياغو محادثته التي خطط لها بمكر ليزيد من عذاب عطيل إنه يغري كاسيو بالتحدث عن علاقته بببيانكا، المرأة التي تقطن البلدة، لكنه يلفظ اسمها بهمس حتى لا يتمكن عطيل من سماعه وبينما هما منغمسان بالمحادثة، يعمد ياغو إلى إبقاء كاسيو على مسافة تسمح له عطيل سماع نتف مما يقو لانه مدركاً أن عطيل سيظن أن كاسيو يتحدث عن ديز ديمونا. يشير كاسيو بصوت منخفض إلى أنه وجد منديل سيدة في غرفته، ويتعجب من ذلك.

يطلب منه ياغو أن يريه المنديل، ثم يحمله بطريقة تمكن عطيل من رؤيته. وفي الثلاثي الغنائي الذي يتبع «Quest, è Una ragna»، يتظاهر ياغو بأنه يدرك ما يرمز إليه المنديل من رومانسية حقيقية. يستعيد كاسيو المنديل ويتأمله بإعجاب، بينما يقول عطيل بصوت مكتوم «البرهان»، وهو على يقين تام بأن ديز ديمونا قد خانته.

تشير آلات الترومبيت إلى وصول السفن من فينيسيا. يطلب ياغو من كاسيو أن يسرع بالخروج لكي لا يراه عطيل في القاعة الكبيرة. ينسل عطيل من المكان الذي يختبئ فيه ويسال ياغو أن يدله على طريقة يتمكن بها من ذبح كاسيو. يهيج ياغو غضب عطيل بتذكيره بضحك كاسيو، وبإشارته إلى المنديل. يطلب عطيل من ياغو أن يحصل على سم لقتل ديز ديمونا في نفس الليلة، لكن ياغو ينصحه بأن يخنقها وهي نائمة. يثمن عطيل ذلك الاقتراح، بينما يطلب ياغو من عطيل أن يحذر كاسيو. وبتهور يرقي المغربي ياغو إلى رتبة ملازم أول، فيشكره ياغو على ذلك. يعلن ياغو عن قرب وصول السفير من فينيسيا، ويقترح بأن تكون ديز ديمونا حاضرة تجنباً لأي شك. يوافق عطيل على ذلك ويطلب من ياغو دعوتها.

الآن يدخل الضيوف القاعة الكبيرة يرافقهم كورس جليل يهلل ليسل عطيل بوصفه «أسد سان ماركو». وفي مقدمة الحشد ياغو ولودفيغو سفير فينيسيا وديز ديمونا وإميليا. يغني لودفيغو التحية الرسمية ليعطيل ويسلمه الرق. يستلم عطيل الرسالة، ويُقبل ختم الرق، ثم يفتحه ويشرع في قراءته.

في غضون ذلك يقدم لودفيغو إحتراماته لديزديمونا. وتنفرد بإميليا لتعلق على سلوك عطيل الغاضب. ينضم ياغو إلى الجمع ويحيي لودفيغو الذي يساله عن أخبار كاسيو. يجيبه ياغو بأن كاسيو قد جلب الغم إلى عطيل، وإثر ذلك تتنبأ ديزديمونا بأن الملازم سيعود قريباً إلى مركزه. تزداد شكوك عطيل عند سماعه ذلك. ويدمدم مهدداً ديزديمونا متظاهراً بأنه يقرأ الرق. ترتبك

ديزديمونا، لكن لودفيغو يقول عن غير قصد بأن عطيل أساء الفهم. يكرر ياغو بتعمد إشارة ديزديمونا حول كاسيو، فتقول ديزديمونا ببراءة وإخلاص بأنها ستبذل أقصى ما في وسعها من أجل كاسيو.

يحذرها عطيل وهو مازال يتظاهر بقراءة الوثيقة أن تلتزم الصمت، فتسأله ديز ديمونا الصفح. وفي غضب شديد ينفجر عطيل صارخاً «اصمتي أيتها الشيطانة»، ويرفع يده كأنه يود صفع زوجته. يجره لودفيغو إلى الخلف، بينما يصاب الحشد بالهلع. يأمر عطيل بإحضار كاسيو، ثم يطلب من ياغو بنعومة أن يراقب ديز ديمونا عندما يدخل الملازم. يصدم سلوك عطيل، تجاه ديز ديمونا، لودفيغو ويطلب تفسيراً من ياغو. يهز لودفيغو كتفيه غير مبال بما يجري، ويطلب أن يُستثنى من التعبير عن رأيه.

يدخل كاسيو، ويطلب عطيل من ياغو أن يراقب عن كثب يعلن المغربي بصوت عالٍ بأن قاضي فينيسيا الأول استدعاه وعلى انفراد يزمجر عطيل مهيناً ديزديمونا. يصرخ رودريغو، الذي أحبطه حب ديزديمونا، بيأس. يتابع عطيل معلناً أن كاسيو سيحل مكانه كحاكم لقبرص. يصبب ياغو، عند سماعه تلك الكلمات، لعناته، مدركاً أن رحيل عطيل سيفسد خططه. يعبر المغربي وكاسيو عن امتثالهما للمرسوم السيناتوري. وفي همس يثير عطيل انتباه ياغو إلى ارتباك كاسيو. ويوجه ثانية كلامه إلى الضيوف معلناً أن حماية المدينة أصبحت في يدي كاسيو. يطلب لودفيغو من عطيل، مشيراً إلى ديزديمونا المذعورة، أن يقول كلمة طيبة لمواساتها. فيجيب عطيل أنهما سوف يبحران في الغد.

فجأة وفي غضب وحشي يحدق بديز ديمونا ويأمرها بأن تجثو ثم يقذف بها أرضاً. وفي ارتباك يسقط عطيل الرق. يلتقطه ياغو ويقرؤه. تساعد إميليا ولودفيكو ديز ديمونا على النهوض، ثم تبدأ الآريا المأسوية التي تنوح فيها ديز ديمونا على فقدها حب عطيل «A terra –! Si, nel livido». تصرخ بأنها مُرغت في التراب وأنها تشعر بيد الموت الجليدية. تبكي ضياع تحية عطيل الرقيقة،

ابتسامته، قبلته. لاشيء الآن يستطيع تجفيف دموعها. وتستمر الآريا فوق مرافقة كورسية دراماتيكية. يعلق أولئك الذين في الحشد على سلوك عطيل المجنون ثم يحاولوا مواساة ديز ديمونا. يصل ياغو، ويحث عطيل على الانتقام من ديز ديمونا قبل أن يخف غضبه، بينما يقسم هو نفسه على قتل كاسيو. ثم يلتفت ليسخر من رودريغو، ويذكره بأن عطيل، إن غادر إلى فينيسيا، فإن ديز ديمونا لن تكون قريبة منه للأبد ثم يتآمر مع رودريغو لقتل كاسيو لكي يمنعا عطيل من مغادرة قبرص، وينبهه إلى أن ينفذ ما قيل له، وألا يكون ضعيفاً جياناً.

وعند بلوغ الكورس الندروة يأمر عطيل بعنف الجميع بالمغادرة. يتراجع الحشد برعب. وعندما تندفع ديزديمونا نحو عطيل متوسلة، يدفعها بعنف لاعنا إياها. يفر الناس، وتقود إميليا ولودفيكو ديزديمونا خارجاً.

يبقى عطيل وياغو وحدهما. يصرخ عطيل يجنون طالباً الدم، ويتحدث بصخب حول المنديل. يتهاوى عطيل على الأرض بفعل التشنج. ينظر إليه ياغو ويلاحظ بدء عمل السم. تُسمع من خارج القلعة صيحات الحشد مهالة لـ عطيل «أسد فينيسيا». يشير ياغو إلى عطيل المتمدد على الأرض ويغني بغطرسة « Leone! انظر الأسد. وتسدل الستارة.

# الفصل الرابع

ثمة تمهيد أوركسترالي قصير مبني على ثيمة أغنية الصفصاف الحزينة التي ستغنيها ديز ديمونا فيما بعد في الفصل. ترتفع الستارة

معجم

عن غرفة نوم ديز ديمونا. يوجد قرب السرير مَرْكَعة وفوقها صورة مريم العذراء. وعلى الطاولة شمعة مشتعلة. تستعلم إميليا، وهي تهيئ ديز ديمونا للنوم، عن عطيل. فتقول ديز ديمونا بأنه أمرها أن تنتظره، وتطلب من إميليا أن تعد السرير وتستخدم ملاءات زفافها. فإن ماتت، فتستخدم الخادمة واحدة من الملاءات كفناً لـ ديز ديمونا.

تجلس ديز ديمونا أمام المرآة وتبدأ بهدوء بغناء ريسيتاتيف تسرد فيه قصة خادمة أمها، باربارا، التي جُن عشيقها. لقد غنت أغنية «الصفصاف» لكي تواسي نفسها. وفي هذه الليلة تتواصل الأغنية في ذهن ديز ديمونا. ثم تبدأ تغني أغنية الصفصاف « O salce! Salce». تعطي ديز ديمونا خاتمها لـ إميليا وتطلب منها أن تصونه. ثم تستأنف الأغنية، وفجأة تتوقف لتصغي، متخيلة أنها تسمع تنهداً أو قرعاً على الباب. إنها الريح، تقول إميليا.

تنهي ديزديمونا أغنيتها بفقرة بسيطة دون مرافقة. وتتمنى له إميليا ليلة سعيدة. وتقول بأن عينيها تؤلمانها. ثمة نغمة طويلة وهادئة في الأوركسترا، ومرة أخرى تهمس ديزديمونا «ليلة سعيدة». وحين تشرع إميليا بالذهاب ترتجف ديزديمونا بفعل هاجس الموت، وتسكب عبارة الوداع التي تفيض بالعاطفة. وتعانق إميليا التي تنصرف. تجثو أمام المر گعة وتغني صلة إلى مريم العذراء «Ave Maria». وطوال لحظات تظل في وضع الصلاة، ثم تذهب إلى السرير وتستلقى.

وعندما تبدأ الأوركسترا بعزف ثيمة مشؤومة ومنذرة بالشر، يخطو عطيل من خلال باب سري. يضع سيفه المعقوف على الطاولة، يتوقف أمام الشمعة ناظراً إلى ديز ديمونا. يطفئ الشمعة ويتجه ببطء نحو السرير. يحدق طويلاً في زوجته النائمة، ثم يقبلها ثلاث مرات، بينما يُسمع في الأوركسترا موتيف القبلة. تصحو ديز ديمونا وتتفوه باسمه. يسألها بترو مشؤوم عمًا إذا كانت قد أدت صلاة المساء لأنه لا يرغب في قتل روحها. وبرعب تتوسل طالبة الرحمة.

يطلب منها عطيل أن تفكر في خطاياها، لكنها تقول متنهدة بأن خطأها الوحيد هو الحب الذي تقدمه لـــ عطيل. وتتساءل بيأس هل ينبغي أن تموت بسبب ذلك الحب؟ يتهمها عطيل بغضب بحبها لـ كاسيو. فتنكر ديزديمونا ذلك. فيقول عطيل بأنه شاهد منديلها بيدي كاسيو. ومتجاهلاً اعتراضاتها يسألها بألا تحلف يميناً كاذبة في سرير موتها.

تناشد دیزدیمونا عطیل لاستدعاء کاسیو وبذلك تثبت براءتها. یجیبها عطیل بحدة بأن کاسیو میت. و عندما تعرب دیزدیمونا عن یأسیها، ینفجر عطیل کالمجنون لمرأی دموعها، التي کما یبدو له، تذرفها من أجل کاسیو. تتوسل دیزدیمونا لعطیل أن یعاقبها و لا یقتلها و عندما یز أر عطیل بغضیب مجنون، ترجوه دیزدیمونا أن یمنحها لحظة أخری لتصلي. وبصرخة رهیبة ینقض علیها ویخنقها.

ثمة نقرة على الباب. يتلاشى ضجيج الأوركسترا، ليحلّ محله أكوردات قاتمة، بينما ينظر عطيل إلى زوجته ساكنة كالقبر. تسمع نقرات على الباب. تندفع إميليا إلى الداخل وتقول بأن كاسيو قتل رودريغو، وأن كاسيو لا يزال على قيد الحياة. تتحرك ديزديمونا وهي تعاني سكرات الموت وتصرخ قائلة إنها تموت بريئة.

تتساءل إميليا: من الذي فعل هذا الصنيع؟ تشهق ديز ديمونا وتقول بأنها هي من فعل ذلك، لكنها بريئة ثم تموت.

يصرخ عطيل قائلاً بأن ديز ديمونا كاذبة، وأنه هو من قتلها. ثم يخبر ها بأن ياغو أثبت له بأن ديز ديمونا خانته مع كاسيو. وعندما

عجم

تصفه إميليا بالأحمق لأنه صدق ياغو، يهددها المغربي. تندفع إميليا إلى الخارج تطلب النجدة. يدخل ياغو ولودفيكو وكاسيو. تتهم إميليا ياغو بالغدر. يدخل مونتانو ويضيف أخباراً حول رودريغو الذي اعترف قبل أن يموت بضلوعه في المؤامرة التي حيكت ضد عطيل، وكشف النقاب عن غدر ياغو وخيانته. وعندما يطلب عطيل من ياغو الرد على التهمة، يندفع نحو الباب ويفر.

يخطو عطيل نحو الطاولة ويتناول سيفه. يحاول لودفيكو أخذ السيف منه، لكن عطيل يدفعه بعيداً. وبنعومة يغني، وكأنه يخاطب نفسه، بأن هذه اللحظة وحدها ستختم مصيره. يُسقط السيف ويذهب إلى السرير ويتطلع إلى ديز ديمونا وفي مناجاة مأسوية أخيرة يندب قدر ها البغيض، ثم يستل بنعومة خنجراً من سترته ويطعن نفسه. يصرخ لودفيكو ومونتانو وكاسيو برعب.

ثم يغني عطيل بالإيطالية أبيات شكسبير الخالدة: «قبل أن أقتاك قبلتك» وما من سبيل آخر، قتلت نفسى لأموت على قبلتك».

يغور في السرير ثم يغني العبارات المؤثرة «قبلة، وأيضاً قبلة، وعلاوة على ذلك، قبلة». يسقط عطيل ميتاً فوق جسد ديز ديمونا. وتسدل الستارة ببطء.



حر ف 🔾

إعداد: محمد حنانا

O beau pays de Touraine – آریا تغنیها مـارغريـت «sop»، في الفصــل الثاني من أوبرا الهوغونوتيون لـ مايربير.

المأخوذ عن ك. م. فايلاند، جيمس روبنسون بلانشييه.

الأدوار الرئيسية: رايزا «sop»، الســيـر هـيون «ten»، شـــيـرازمـيـن «bar»، فاطمــة «mezzo»، أوبــيــرون «ten»، بروك «sop».

قصة الأوبرا: يتشاجر أوبيرون مع زوجته، ثمِ یأخذ علی نفســه عهداً بأن لا يراها ثانية قبل أن لندنُ في 12 نَيسانُ عام | يعثر على عــاشــــقين

# Oberon or The Elf-King's Oth

\_ أوبيرون أو قَسَم ملك الجن أوبرا من ثلاثة فصـــول لــ فيبر. قُدمت أول مرة في ا 1826. وضع نصها، مخلصين. يختار أوبيرون

هي آخر أوبرا لـــــ فيبر،

وتتضــمن شــيئـاً من موسييقاه الرائعة، لكن نصها الضعيف الذي يبعث على السخرية حال دون حصولها على مكان دائم في برامج العروض الأوبرالية، وقد جرت محاولات عديدة لتعديل النص وتحسينه ولكن دون جدوی.

«c-ten» دور – Oberon في أوبرا حلم ليلة صيف لــ بريتين. هو زوج تيتانيا ملك الحن.

Oberto, Conte di San Bonifacio \_ أوبيرتو، كونت دي سان بونيفاسيو

اوبرا من فصلین لـ فيردي. قُـدمـت أول مرة في ميلانو في 17 تشـــرين الثـاني عـام 1839. وضع نصها أنطونيو السـير هيون (تسـاعده شـــيرازمين) لإنقاذ رايزا ومرافقتها فاطمة اللتين تتعرضان لمشاكل في بغـداد. ينجح هيون، مستعيناً بالبوق الســـحـري، فـي تحرير رایزا، بینما تنجح مســاعدته شــيرازمين في إنقاذ فاطمة. وخلال رحلتهم إلى اليونان تتحطم سيفينتهم ويأخنذهم القراصنة أسـرى. تُباع شــيرازمين وفاطمة لأمير تونســـي. يظهر هيون، وعندما يرفض الإذعان لمخططات زوجـة الأمير التي ترمي إلى قتـل الأمير والزواج منه (من هیون)، یُحکم عليه بالموت، لكنه يُنقَذ في اللحظة الأخيرة بوساطة السحر. يتقبل أوبيرون برهان هيون على إخلاصه لرايزا، ويعـاد الاثنان إلى قصـــر شارلمان.

بیاتزا وتیمیســـتوکـل سولیرا.

الأدوار الرئيسية : أوبيرتو «sop»، ليونورا «ten»، ريكاردو «ten»، كوينيزا «sop».

قصة الأوبرا: باسانو، نحو عام 1228.

كان ريـكاردو كـونـت س\_\_البنغيرا قـد أغوى ليونورا ابنـة أوبيرتو، وهو الآن ينوي الزواج من كوينيزا. يقنع أوبيرتو ابنته ليونورا أن تكشـف القصة لــــ كوينيزا. تســتهجن كوينيزا الأمر، وتطلب من ريكاردو أن يتزوج لينورا في الحال ودون تردد. يـدعو أوبيرتو، الـذي لم يكتف بهذا التأثر، ريكاردو إلى مبارزة. في المبارزة يـقـتـل ريكـاردو أوبيرتو. يغادر ريكاردو، الـذي يعاني تبكيت الضــمير، إيطاليا تاركاً ليونورا غارقة في يأس مطبق.

هـي الأوبـرا الأولـى لـ فيردي، ومـا زالـت تُقـدم بين وقت وآخر.

#### Oca del Cairo, L'

\_وزة القاهرة

أوبرا هزلية (غير مُنهاة) من فصلين لـ موتسارت. قُـدمـت أول مـرة فـي باريس في 6 حزيران عام 1867. (أُلفت عام 1783). وضـع نصـها جيوفاني باتيستا فاريسكو.

Ochs von Lerchenau, دور «bass» في Baron أوبرا فارس الوردة لريتشارد شتراوس. هو عم مارشالين.

صور «mezzo» دور «mezzo» بنطالي في أوبرا فارس الوردة لــــ ريتشـارد شــتراوس. هو كونـت روفرانو الشــاب، فارس الوردة.

آریا یغنیها فولفرام
 «bar» في الفصل الثالث
 من أوبرا تانهاوزر له فاغنر.
 Oedipus = أوديبوس

يظهر ملك طيبة الخرافي أوديبوس الذي قتل والده وتزوج أمه، في العديد من الأوبرات:

> 1- أوديب في كولون لـ ساكيني.

> 2- أوديـب الـملـك لـ ليونكافالّو.

3- أوديب لـ أونيسكو.

4- أوديبوس الملـك لـ سترافينسـكي.

5- أوديبوس الطاغية لـ أورف.

Oedipus der Tyrann

\_ أوديبوس الطاغية

أوبرا من ثلاثة فصــول لـ أورف. قُدمت أول مرة في شتوتغارت في 11 كانون الأول عـام 1959. أُدُـذ

Octet - ثُماني

فقرة موسيقية في الأوبرا مكتوبة لثمانية أصوات غنائية بشرية منفردة مع الكورس أو بلا كورس. المثال الأبرز نجده في أوبرا كابريشيو لـ ريتشارد شتراوس.

odabella – دور «sop» في أوبرا أتيلا لـــ فيردي. هي ابنة لورد أكويليا.

O don fatale – آريا تغنيها إيبولي «mezzo» في الفصــل الثالث من أوبرا دون كارلوس لـ فيردي.

> O du mein holder Abendstern

نصــها من مســرحية ســوفوكـليس الـتـي ترجـمـهـا لـلألـمـانيـة فريدريش هولدرين.

هي عمـل قوي وقـاتم، ولكن لا تُقـدم على نحوٍ منتظم.

Oedipus Rex ـ أو ديبوس الماك

أوبرا \_\_\_\_\_ أوراتوريو من فصلين لـ سترافينسكي. قُـدمـت أول مـرة فـي باريس في 30 أيـار عـام 1927. وضـع نصـها، الــمـاخـوذ عـن سوفوكليس، جان كوكتو الـذي أخـذه من الترجمة الــلاتـيـنـيـة لــنـص الــلاتـيـنـيـة لــنـص سوفوكليس قام بها جان دانيلو.

الأدوار الرئيسية: أوديبوس | ومعه رسالة مفادها ان «ten»، جـوكاســـتا | قاتل الملك لايوس، والد «mezzo»، كريون «bar»، أوديبوس، هـو حـي رسول «bar»، تريسياس | ويعيش في المـدينة

«bass»، راع «ten»، الراوي « متحدث ».

كُتبت الأوبرا بتعمد بلغة ميتة لتضفي على الدراما ميزة سرمدية (على على الرغم من أن الراوي يصف الأحداث بلغة معاصرة). والحركة على المسرح مقيدة المسرح مقيدة فالشخصيات المقتّعة تحرك رؤوسها وأذرعها فقط، لكي توحي بأنها نص حية.

قصة الأوبرا: طيبة القديمة.

يرسل أوديبوس كريون (هو شيقيق الملكة جوكاسيا ) إلى دلفي ليسال العراف عن السيب الذي أدى إلى تفشي الطاعون في المدينة. يعود كريون ومعه رسالة مفادها أن قاتل الملك لايوس، والد أوديبوس، هو حي

ويجب معاقبته. يجري الترحيب بـــ تريسـياس الـعــراف الــذي قــرر أوديـبـوس أن يـحـاوره للوصــول إلى الحقيقة، غیر آن تریسـیاس پرفض أن يجيب عن أســئلـة أوديبوس، لكن أوديبوس يجبره على الكلام، عنـد ذلك يقول تريســياس إن الـذي اغتـال الملـك هو ملك. تصر الملكة جوكاســتا على عـدم الاكتراث بقول الكهنة والعرافين يقولها- ألم يتنبؤوا بأن زوجها السابق لايوس ســــيُقتـل بيـدي ابنه، أولم يُقتل في الواقع بأيدي قطاع الطرق عند مفترق الطريق ما بين داوليا ودلفي؟ يبين أوديبوس الذي أصــابه الرعب أنه عندما كان في طريقه من كورنثة إلى طيبة قتل رجلاً غريباً عند مفترق الطرق المـذكور.

ويتقدم الرسيول لكي يقول لـــــ اوديبوس إن الملك بوليبوس مات، وإن أوديبوس أبعد من أن یکون ابنه، إنه لم یکن أكثر من ابن لـه بالتبني، ويواصــل كلامه واصــفاً كيف أن أوديبوس أنقـذه رٍاع وهو رضيع بعد أن ألقي عند سـفح الجبل، ومن ثم سُلم إلى الملك بوليبوس، ويؤيـد الراعي هذه الحقيقة. عند ذلك تدرك جوكاستا أنها تزوجت ابنها فتشـــنق نفســها. أما أوديبوس فيستسلم أمام الحقيقة ويتوارى عن الأنظار ليفقأ عينيه بدبوس من الذهب كانت جوكاســتا تضـعه في صدرها.

هي واحدة من أعمال سترافينسكي العظيمة، وما زالت تُقدم على نحوٍ منتظم. تمعجم

أول مرة في فيلادلفياً في 11 شباط عام 1941. وضع نصها المؤلف نفسه.

تروي الأوبرا قصة شاب يســرق كل شــيء من ثــلاث نســاء كـان يصـادقهن. ما زالت تُقدم بين وقت وآخر. Oiseaux dans la اريا – charmille , Les «sop» يغنيها أوليمبيا «sop» في الفصـــل الأول من أوبرا حكايات هوفمان لـ

اوفنياخ.

O Isis und Osiris – آريا يغنيها ســـاراســترو «bass» فـي الـفصـــل

"وهناني من أوبرا النـاي السحري لـ موتسارت.

اga — في — لـــ - أخـ Old

## Old Maid and the Thief, The

الخادمة العجوز واللص أوبرا من فصل واحد له مينوتي. بثها راديو اله NBC أول مرة في 22 نيسان 1939. وقُدمت

— O légère hirondelle آريـــــا تغنيها ميراي «sop» في الفصـل الأول من أوبرا ميراي لـ غونو.

س اوبرا ميرات د حوورا Olga : 1 دور «mezzo» في أوبرا يفغيني أونيغن لــ تشايكوفسكي. هي أخـت تاتيانا خطيبة لينسكي.

2\_\_\_ دور «sop» في أوبرا قصـــة رجـل حقيقي لـ بـروكوفييف. هي تحــب أليكسـي.

| olympia – دور «sop»<br>في أوبرا حكايات هوفمان<br>لـــــ أوفنباخ. هي دمية<br>ميكانيكية ابتكرها<br>سبالانزاني. | 3 دور «mezzo» في أوبرا فيدورا لـ جيوردانو. 4 دور «sop» في أوبــــرا عــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| —————————————————————————————————————                                                                        | —————————————————————————————————————                                                                 |
| بيس. ولا تعدير آبدا.                                                                                         |                                                                                                       |

باريس في 22 كانون الأول عام 1819. وضع نصلها، المأخوذ عن فولتير، ميشيل ديولافوي وشارل بريفو.

الأدوار الرئيسية: أوليمبي «sop»، سيتاتير «mezzo»، كاسياندر «ten»، أنتيغون «bass».

قصة الأوبرا: إيفيسوس، 332 قبل الميلاد.

أوليميي اينة الإســكندر الأكبر تُحب كاســـاندر وترغب في الزواج منه، لكن ســـتـاتير أرملــة الإســـكندر تعارض هذا الأمر لاعتقادها بأن كاســاندر كان قد قتل زوجها بالســـم. كذلك يريـد أنتيغون الزواج من أوليمبي، لكنـه يصـــاب بجراح مميتة في معركة مع قوات كـاســــانـدر. يعترف أنتيغون قبـل أن يلفظ أنف اســـه الأخيرة بأنه هو الـذي ســـمم الإســـكـنـدر. يـتـزوج|

كاســاندر من أوليمبي، وتســتعيـد ســتـاتير العرش.

هي واحدة من أعمال سبونتيني الهامة، لكنها نادراً ما تُقدم.

Olympion – دور «ten» في أوبرا تحطم الجليد لـ تيبيت. هو بطل زنجي.

\_\_\_\_

Ombra mai fù – آريا تغنيها Xerxes «mezzo» في الفصـــل الأول من أوبرا سيرس لـ هاندل.

\_\_\_\_

Ombre légère – آریا تغنیها دینوره «sop» فی أوبرا دینوره لـ مایربیر.

| O namenlose Freude را الله الله الله الله الله الله الله ا                                                                                                       |                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                  | O mon Fernand – آريــا<br>تغنيهــا ليونور «mezzo»<br>في الفصـــل الثالث من<br>أوبـرا الـمـفضـــلــة لـــ<br>دونيزيتي. |
| / Onore! Ladri! L' العنيها فالســـتاف «bar» في الفصــــل الأول من أوبرا فالستاف لـ فيردي. من المناف لـ فيردي. من المناف لـ فيردي. من O nube ماري «sop» في الفصـل | O monumento – آريــــا يغنيهــــــا بارنابا «bar» في الفصــــل الأول من أوبـرا جــيـوكـونــدا لـــ بونكييلّي.         |

ويعني أيضاً نصاً درامياً يغنيه مغن/ مغنية أو أكثر بمرافقة الآلات الموسيقية. وقد نشأ هذا الشكل في إيطاليا في العقد الأخير من القرن السادس عشر، عندما سعت مجموعة والشعراء والموسيقيين والشعراء والموسيقيين لإعادة الغلورنسيين لإعادة خلق شيروط الدراما الإغريقية.

الثـاني من أوبرا مـاريـا

O paradis – آریا یغنیها

فاســکو دي غاما «ten»

في الفصــل الرابع من

أوبرا الفتاة الإفريقية لـ

مايربير.

فيردي.

ستیوارت لـ دونیزیتی.

شـكل مسـرحي ازدهر في فرنسـا في أواخر القرن السـابع عشـر. ويتضـمن الرقص إلى جـانـب النص الـدرامي المغنَّى. إن العـديـد من أعمال لولي المسـرحية تنتمي إلى هذا الشكل،

وقد اســتخدم رامو هذا

Opera -ballet أوبــــ

باليــه

Opera – أوبرا

كلمــة أوبـرا تعني عمـل بـاللغـة الإيطـاليـة، وهي اختصـــار لتعبير « opera نnmusica» أي عــمــل بوســاطـة الموســيقا،

المصطلح لوصف العديد من أعماله.

\_\_\_\_

Opéra - comique \_ أوبرا \_ كوميك (أوبرا هزلية بالفرنسية)

هزلية بالفرنسية) على الرغم من المعنى الحرفي للمصطلح فإنه لا يدل على الأوبرا الهزلية وإنما على الأوبرا الفرنسية التي تتضمن الفرنسية التي تتضمن موضوعها هزلياً أم جاداً. ويمكن استخدام هذا المصطلح لوصف أعمال أوبرالية متنوعة مثل؛ كارمن، الأخ ديافولو، حكايات هوفمان.

\_\_\_\_\_

Opera - oratorio \_ أوبرا \_ أوراتوريو تعبير استخدمه سترافينسكي ليصف به عمله أوديبوس الملك Opéra- bouffe – أوبـرا-بــوف (أوبـرا هــزلـيــة بالفرنسـية)

أوبرا هزلية تتضمن حواراً منطوقاً. وقد اســـتخدم أوفنباخ هذا المصــطلح لوصف العديد من أعماله المسرحية.

Opéra- buffa \_\_\_ أوبرا \_\_ بـوفـا (عـمـل هــزلــي بالإيطالية)

أوبرا إيطالية ذات موضوع هزلي ونقيضــها الأوبرا- ســيريا أي الأوبرا الجادة. وتتضــمن الأوبرا- بوف شــخصــيات أخذت من الحياة الواقعية اليومية.

الذي صُـمم ليقدم على الـمسـرح بـالـطـريقـة السـاكنة التي يُقدم بها الأوراتوريو في صــالـة الحفلات الموسيقية.

Opera semiseria

\_\_\_\_ عمل نصف جاد (بالإيطالية)

تعبير نشـاً في منتصـف القرن الثامن عشر ليصف عملاً ذا طبيعـة خفيفـة، لكنه يتضـمن أيضاً عناصر جـادة. مثـال على ذلـك أوبـرا العـقـعق اللص لـ روسـيني وأوبرا ليندا دي شاموني لـ دونيزيتي.

Opera seria

ـ عمل جاد (بالإيطالية) في القرن الثامن عشـــر كانت الـ أوبرا سيريا هي

الشـــكـل الأوبـرالـي الرئيسي. وقد وُصفت الـ أوبرا سييريا بأنها الأوبرا ذات الموضوع الجاد والتي تخضع لتقاليد ثابتة توجب رسيم الانفعالات، ووضع الآريات المتقنة، والتعامل مع حبكات تتضمن شخصيات من الأسطورة أو من التاريخ القديم. أما الدراما فيها فتدور عادة حول الصــراع بين الحب والواجب كما مثلته نصــوص أبوســتولو زينو وبيترو ميتاســـتازيو. وقد نتج عن هـذا الشــكـل شــكلانية صـارمة كانت على الصعيد الدراماتيكي خانقة ومتكلفة.

Operatic deaths \_\_ میتات أوبرالیة

هـنـاك الـعـديـد مـن الشــخصــيات الأوبرالية

التي لاقت حتفها خلال سير القصة. وبعض هذه الشخصيات وضع حداً لحياته بطريقة غريبة وبأسلوب استثنائي للغاية. نذكر فيما يلي عدداً من هذه الشخصيات:

- فينيلاً في أوبرا خرساء بورتيسي لـــ أوبير رمت بنفسها في فوهة بركان فيزوفيوس الثائر.

- راشيل في أوبرا اليهودية لـ هاليفي ألقت بنفسها في راقود الزيت المغلي. - إيريس في أوبرا إيريس

- ہیریس فی اوبرا إیریس لــــــ ماســـکاني رمت بنفسـها في بالوعة.

بعسبه عي باوعه.

ـــ أدريانا في أوبرا أدريانا لوكوفرور لــــ تشــيليا شــمـت رائحـة أزهـار بنفسج مسنونة فماتت.
ـــ سيليكا في أوبرا الفتاة الإفريقيـة لـــــ مـايربير استنشـقت رائحة شـجرة

المانشـــينيل الســـامة فماتت.

\_ لاكميه في أوبرا لاكميه لــ ديليب أكلت أوراق الـ داتورا السامة فماتت.

\_\_ مانفريدو وفيتو في أوبرا حـب الملوك الثلاثة لـ مونتيميزي ماتا جراء تقبيلهما شـفتين ملطختين بالسـم لامرأة ميتة.

\_\_\_ والّي وهاغنباخ في أوبرا والّي ل\_ كاتالاني ماتا إثر انهيار جليد.

\_\_\_\_ أوين في أوبرا أوين وينغريف ل\_ بريتين. مات عندما نام في غرفة تسكنها الأشباح.

\_ أنتونيا في أوبرا حكايات هوفمان ل\_ أوفنباخ ماتت من الغناء.

\_\_\_ زامبا في أوبرا زامبا لـ هيرولد أُغرق بيد تمثال. \_\_ سيو \_\_ سان في أوبرا مـدام بترفلاي لـ

بوتشيني انتحرت بأسلوب الهارا \_ كيري. \_ بوريس في أوبرا ليسدي ماكبث مقاطعة متسينسك ليسوستاكوفيتش مات بعد أن أطعمته زوجة ابنه طبقاً من الفطر مطبوخاً مع سم الفئران.

\_ عايدة وراداميس في أوبرا عايدة ل\_\_\_ فيردي دُفنا حيين.

\_\_\_ بارون سكاربيا في أوبرا توسكا لـ بوتشيني مات بطعنة من مغنية أوبرا \_\_ فرينشن وسالي في أوبرا روميو وجولييت القرية لـ ديليوس انتحرا بعـد أن أغرقا زورقاً يحملهما. \_\_ بيلي في أوبرا بيلي باد

لـــ بريتين شُـنق على طرف عارضة الشراع. ـ مارييتا في أوبرا المدينة الميتـة لــــ كورنغولـد شُنقت بشعرها.

\_\_ جينيفر في أوبرا الملك آرثر لــ شوسون شنقت نفسها بشعرها.

\_\_ شيم \_\_ فين في أوبرا وسيط الوحي ل\_ ليوني شُنق بضفيرته.

\_\_ جيراردو في أوبرا الأخ جيراردو ل\_ بيزيتي أعدم حرقاً.

\_ روبنز في أوبرا بورغي وبيس ل\_ غيرشوين قُتل بـ منجل قطن.

ليونورا في أوبرا التروفاتور لـ فيردي ماتت بعد أن مصت السم من خاتم.

ـــــــ بنثيوس في أوبرا الباساراديون لـــ هنزه مزقته إرباً إرباً مجموعة من النساء (بينهن أمه). \_\_ ماغدا سوريل في أوبرا القنصــل لـــ مينوتي انتحرت بالغاز.

\_\_\_\_ الملك دودون في أوبرا الديك الذهبي لـ ريمسكى \_ كورساكوف

مـات بعـد أن نقره الـديك في رأسـه.

\_ معظم شخصيات أوبرا حـوارات الـكـرمـلـيـات لـ بولانك قُطعت رؤوســـهن بالمقصلة.

المهيمن)، وليكوك، وسـوليفان؛ المدرسـة الإسـبانية (في إسـبانيا هناك الـــ ثارثويلا التي تماثل الأوبريتا) ويمثلها بريتون، وفيفيز.

> Operetta – أوبريتا (عمل صغير بالإيطالية)

لا يوجـد تعريف دقيق لمصلطلح أوبريتا. ومع ذلك يُسـتخدم المصطلح لوصـف عمل مســرحي موســـيقى بـأســـلوب أوبرالي خفيف، ويتضمن عـادة حواراً منطوقاً، وهو بشـــکل عام ذو طبیعة هزلية. وهنالك أربعة مدارس رئيسية للأوبريتا؛ المدرسية الفييناوية ويمثلها ليهار، وجوهان شـــتـراوس الـثـانـي، ومیلوکر، وکالمان، وزیلّر؛ المدرســة الفرنســية ويمثلها أوفنباخ (هو

### Opernball, Der

\_حفلة الأوبرا الراقصة

أوبريت من ثلاثة فصول للمؤلف النمسوي ريتشارد هيوبيرغر. قدمت أول مرة في فيينا في 5 كانون الثاني عام 1898. وضع نصال المأخوذ عن ديلاكور وهينكوين، فالديبيرغ وفي ليون.

هي من أنجح أعمال هيوبيرغر، وما زالت تُقدم على نحو منتظم في البلدان الناطقة بالألمانية.

أوبرا من فصلين لتسايكوفسكي. قُدمت أول مرة في بطرسبورغ في بطرسبورغ في 1874. وضع نصها، المؤلف الريشيكوف، المؤلف لازيشيكوف، المؤلف نفسه. هي أول أوبرا لا أمام الجمهور، وقد أمام الجمهور، وقد أستخدم فيها موسيقا أخذها من أوبرا فويفودا، ونادراً ما تُقدم. حتى في روسيا.

أوبــرا آل كــابــولــيــت ومونتاغيو لـ بيلّيني.

Oracolo, L \_ وسيط الوحي

ـ بروفة أوبرا أوبرا هزليـة من فِص

Opernprobe, Die

أوبرا هزلية من فصل واحد للمؤلف الألماني واحد للمؤلف الألماني ألبرت لورتزينغ. قُدمت أول مرة في فرانكفورت في 20 كانون الثاني عام 1851. وضع نصلها، المألف نفسه. جونغر، المؤلف نفسه. هي آخر أوبرا لـ لورتزينغ، وما زالت تُقدم أحياناً في

O prêtes de Baal – آريا تغنيها فيديس «mezzo» في الفصـل الخامس من أوبرا النبي لـ مايربير.

Oprichnik, The

\_ أوبريتشنيك

ألمانيا.

للمؤلف الإيطالي فرانكو ليوني. قُـدمـت أول مرة في لندن في 28 حزيران عام 1905. وضع نصها، المأخوذ عن شــيســتر بيلي فرنـالـد، كيميـل زانوني.

الأدوار الرئيسية: بون \_\_\_\_ ســـي «bass» آ ـــــــــ يو «sop»، شـيم ـــــــ فين «bar»، سـان ــــــ لوي «ten»، هو ـــــــ تسـين «bass»، هوا \_\_\_\_\_ کوي .«mezzo»

قصة الأوبرا: سان فرانســيســكو، القرن التاسع عشر.

يختطف تاجر الأفيون الشرير شيم ـ فين طفل التــاجر الثري هو ــــــــ تسين، ويبدي استعداده «للعثور» على الطفل مقابل زواجه من آ\_\_\_ يو. يقتل شــيم ــــــــ فين عشيق آ \_\_\_\_ يو المدعو سان ــ لوي، مما يسبب

أوبرا من فصـــل واحـد | إصــابتهـا بالجنون. يقوم والدیو \_\_\_ سی (وسیط الوحي) بقتل شـيم ـــــ فين بخنقه بضفيرة شعره.

كل ما يُذكر من هذه الأوبرا هو قصــة القتـل الشــنيعـة، والجنون، والأذي، في البلدة الصينية في سيان فرانسيسكو. هذه القصة التي طغت على موسيقا الأوبرا العادية جداً. هي نادراً ما تُقدم.

Ora di morte – ثنــائی

ىغنىە

ليدي ماكيث «sop» وماكبث «bar» في الفصــل الثالث من أوبرا ماكبث لــِــ فيردي. وقد كتب من أجل النســخة المعدلة وحل محل «vada in كاباليتا ماكبث .fiamme»

- مونولوغ يغنيه عطيل «ten» في الفصل الثاني «ten» من أوبرا عطيل لـ فيردي. Or co'dadi الجنود في الفصل الثالث من أوبرا الـــــ تروفاتور لـ فيردي.

Oresteia – أوريستيا

ثلاثية أوبرالية للمؤلف الروسي سرغيه تانييف. في قلدمت أول مرة في 29 بطرسبورغ في 29 تشرين الأول عام 1895. وضع نصها، المأخوذ عن أسخيلوس، فينكستيرن. هي العمل الأوبرالي أوبرا من ثلاثة فصول أكثر منها ثلاثية أوبرالية، ولا تقريباً.

\_\_\_\_\_

Orestes – أوريستس ابن يظهر أوريستس ابن اغاممنون وكليتمنسترا في العديد من الأوبرات وتتضمن:

1- دور «bar» في أوبرا إليكترا لـــــ ريتشـــارد شـتراوس.

2- دور «bar» في أوبرا إيفجينيا في توريـد لـ غلوك.

3- دور «mezzo» بنطالي فـي أوبـريـت هـيـلـيـن الجميلة لـ أوفنباخ.

4- دور «bar» في أوبرا حاملات القرابين لـ ميلو. 5- دور «ten» في أوبرا أوريستيا لـ تانييف.

> \_\_\_\_\_ 'Orfeide , L \_ أورفيد

الإيطالي جيان فرانشــيســکو ماليبييرو. وتتضمن La Monte dell Sette 9 Maschere Canzoni Orfeo and ovvero L 'ottava9 .canzone

قَـدمـت أول مرة كـاملـة في دوسـلدروف في 31 تشـرين الأول عام 1925، وضع نصها المؤلف نفسه.

ثـلاث لـوحــات لـلـمؤلف | كـالـزابـيـجـي. وقُــدمــت النسـخة المعدلة أول مرة في باريس في 2 آب عام 1774. عدل نصلها سر-

لويس مولين.

الأدوار الرئيسية: أورفيو «ten/mezzo»، أمــور «sop»، أوريديس «sop». قصة الأوبرا: ينتحب الموسيقي أورفيو على زوجته الميتة أوريديس. تخبره أمور بأن زيوس سيدعه يذهب إلى عالم الأموات السيفلي لكي يلتمس عودتها إلى عالم الأحياء، ولكن عليه، إن حررها، أن لا يلتفت إلى الوراء وينظر إليها حتى يصل بها إلى عالم الحياة. يفتن أورفيو بغنائه الأرواح الهائجة، ويجد أوريديس وســط الأرواح المباركة،

## Orfeo ed Euridice

\_ أورفيوس وأوريديس

1\_ أوبرا من ثلاثة فصول لـ

غلوك. قُدمت أول مرة

في فيينا في 5 تشـــرين

الأول عـام 1762. وضـع

نصـــها رانــــري دو

ىعجم

فيصــحبها عائداً بها إلى أرض الأحياء. وفي الطريق يبدو لها مختلفاً إذ لم ينظر إليها قط مما جعلها تهدد بالعودة إلى هادس (مثوي الأموات في المبثولوجيا الإغريقية). إن ألمها وحزنها يدفعان أورفيو إلى النظر إلى الوراء ليختلس نظرة منها، عندها تعود لتغوص في الظلال. ينتحب أورفيو لفقدها، فتشفق عليه أمور وتعيد آوريديس ثانية إلى الحياة. هي من أكثر أعمال غلوك شـــهرة، وفيها بدأ غلوك عملية الإصلاح

2- أوبرا من أربعة فصول لــــ هايدن وتُعرف أيضاً باسـم (روح الفيلسوف). قُدمت أول مرة عام 1951 (أُلفت عام 1791). وضع نصها ف. باديني.

في الأوبرا.

هـي الأوبـرا الأخـيـرة لـ هـايـدن، وكـان يـنـوي

تقديمها في لندن، لكنها لم تُقدم أبداً.

#### Orlando - أور لاندو

أوبرا من ثلاثة فصــول لـ هاندل. قُدمت أول مرة في 23 كانون في 1733 كانون الثاني عام 1733. وضـع نصــها، الماخوذ عن لودوفيكو أريوستو، غرازيو براشيولي.

تدور قصة الأوبرا حول أورلاندو ومقاومته الحب والجنون، وحول إدراكه بأن قدره هو أن يقاتل للدفاع عن عالم المسيحية. حظيت مؤخراً ببعض العروض.

## Orlando Furioso

ـ أورلاندو فيوريوزو

أوبرا من ثلاثة فصـوك للمـؤلف الإيطـالي أنطـونيو فيفـالـدي. قُـدمـت أول مرة في بعجم

فينيســيا في خريف عام 1727. وضع نصها، المـأخوذ عن لودفيكو أريـوســتو، غـرازيـو براشيولي.

تتضمن بعض الموسيقا الرائعة، لكنها تقريباً لم تُقدم أبداً.

Orlando Paladino

\_ أور لاندو بالادينو

أوبرا من ثلاثة فصول لـ هايدن. قُدمت اول مرة في الله في السترهازا في 6 كانون الأول عام 1782. وضع نصها، المأخوذ عن لودفيكو أريوستو، نونزيياتو بورتا.

الأدوار الرئيسية : أورلاندو «sop»، أنجيليكا «sop»، ألسينا «mezzo»، ألسينا «ten»، ميدورو «ten»، باسكوال «bar»، رودوميونيت

«bar»، أوريـــلاّ «sop»، شــارون «bass».

قصـــة الأوبرا: بعلم رودومونت ملك بارباري، الـذي يجـد في طلـب أورلاندو المختل العقل، أن أنجيليكا ملكة كاثاف وعشيقها ميدورو موجودان في قلعة قريبة. تخشى أنجىلىكا أن ىقتل أورلاندو ميدورو وتطلب المساعدة من الساحرة ألســـنا. بتحدي رودومونت أورلاندو، لكن راعية الغنم تخيرهما بأن أنجيليكا وميدورو يحاولان الـهرب عن طريق البحر. يعترضهما اورلاندو، وتأخذه ألســـينا إلى نهر لُـث لمعالجـة جنونـه. يُســوى الخلاف بين رودومـونـت واورلانـدو، وتتمكن أنجيليكا من الزواج من ميدورو، وتتزوج أوريـلاّ مـن بـاســـكـواك مرافق اورلاندو.

«bass»، إيريك «bass»

قصة الأوبرا: شمال

تفر إبرسيب ملكة

الـمغرب وفيز، مع الأمير

التونســي أورميندو. يأمر زوج إيريسيب بقتل

الاثنين بالســـم، لكن

القائد أوسمانو يستبدل

بالســـم جرعـةً منومة.

وعندما يستيقظ

العاشـــقان يَهَبُ أريادينو

النادم عرشــه وزوجته لـ

سیسیل «sop».

إفرىقىة.

هي واحدة من أفضــل أوبرات هايدن، وتتضـمن عناصــر جادة وهزلية. وبعـد أن أهملـت طويلاً عادت لتحظى ببعض العروض.

Orlosky, Prince

\_ دور «mezzo» بنطالي في أوبريت الخفاش لـ جوهان شتراوس الثاني. هو أمير روسـِـي شــاب. يُغنى الـدور أحيـانـاً في طبقة الـ «ten».

اورمیندو. بعد 300 عام من الإهمال التام عادت لتعرض بانتظام في السينين الأخيرة الماضية، خاصة النســخة التي هيأهـا رايموند ليبارد.

orontes – دور «ten» في أوبرا اللومبارديون لـ فيردي. هو ابن طاغيـة انتيوش.

Ormindo , L' فرميندو أوبرا من ثلاثة فِصول لـ كافالِّي. قُدمت أول مرة في فينيسيا عام 1644. وضع نصها جيوفاني فاوستىنى.

الأدوار الرئيسية: أورميندو «ten» «mezzo»، أرياديني «bass»، أوســـمـانــو

وضع نصها هيكتور كريميو ولودفيغ هاليفي. وقُدمت النسخة المعدلة أول مرة في باريس في 7 شباط عام 1874.

الأدوار الرئيسية: أوريديس «sop»، أورفيوس «ten»، بلوتو «ten»، جـوبيتر «bar»، الــــرأي العام/كاليوب «mezzo»، خون ســتيكس «mezzo»، كيوبيد «sop»، فينوس «sop»، فينوس «sop»، مـارس «bass»، مـارس «bass»،

قصية الأوبرا: يعمل أورفيوس، في هذه المحاكاة السياخرة لأسطورته، أستاذاً لآلة الكمان في طيبة. تتخذ زوجته أوريديس عشيقاً لها هو بلوتو المتنكر بهيئة راعي الغنم أريستوس. يأخذها بلوتو، بعد أن تلدغها أفعى، إلى العالم السيفلي، وتترك ملاحظة تقول فيها

Orontea – أورونتيا

أوبرا من ثلاثة فصول للمؤلف الإيطالي بيترو أنطونيو تشيستي. قُدمت أول مرة في فينيسيا عام 1649. وضع نصها أندريا شيكونيني.

هـي واحـدة مـن أنجح أعمال تشـيســتي، وما زالت تُقدم أحياناً.

Oroveso – دور «bass» في أوبرا نورما لـ بيلّيني. هو والد نورما.

Orphée aux Enfers

ـ أورفيوس في العالم السفلي أوبريت من أربعة فصـول (في الأصل فصلين) لـ أوفنباخ. قُدمت أول مرة فـي بـاريـس فـي 21 تشـرين الأول عام 1858. معحد

بـأنها ماتت. بطلب الرأي العام من اورفيوس ان يحاول استعادة اوريديس من هادس (مثوی الأموات في الميثولوجيـا الإغريقية). في جبـل الأولم.ب. تتـذمر الآلهـة من سلوك جوبيتر المرفوض. كما يتـذمرون من شـــرابهم الــذي لا يتغير. يصل أورفيوس مع الراي العـام، وبـامر من جوبيتر يُجبر بلوتو أن يعيد أوريـديـس إلـي عـالـم الأحياء، وتقرر الآلهة الـذهـاب إلـى هـادس للبحث عنها. في هادس تغني أوريديس مع جوبيتر، الـذي اتخذ هيئة ذبابة للدخول إلى غرفتها، ثنائي حب، وعندما يستعيد هيئته الحقيقية يحول أوريديس إلى باخوسية (إحدى كـاهنات باخوس) ويرقص معها رقصة الــــ<sub>.</sub> كان ـــــ كان. يدخل أورفيوس

ويُحـذر من النظر إلى زوجته أثناء عودته بها إلى عالم الأحياء. لكن جوبيتر يضـرب قـدمي أورفيوس بصاعقة فتضيع منه أوريديس التي تقرر أن تبقى بـاخوســيـة، ويرقص الجميع رقصـة الـويرقص الجميع رقصـة الـويرة.

يمكن القول بأنها الأوبريت الأكثر شعبية بين جميع الأوبريتات الفرنسية، إنها محاكاة ساخرة جذلة للأسطورة اليونانية، وهي في الوقت نفسه هجاء لاذع لمجتمع الإمبراطورية الثانية.

Or sai chi l'onore \_\_\_\_ الريـــــا تغنيها دونا آنا «sop» في الفصـل الأول من أوبرا دون جيوفـاني لـ موتسـارت.

«sop»

– Oscar

بنط الي في أوبرا حفلة

رقص تنكرية لـــ فيردي.

O silver moon آركا تغنيها روسالكا«sop»

في الفصـــل الأول من

أوبرا روسالكا لـ دفورجاك.

«bass» دور -1 : Osmin في أوبرا اختطاف من السراي لـ موتسارت. هو

2- دور «bass» في أوبرا

سعید لـــ موتسارت. هو

قائد حراس السلطان.

القيم على الحريم.

هو خادم غوستافوس.

Orsini, Maffio

– دور «mezzo» بنطالي فـي أوبرا لوكريتشـــيـا بورجيا لـــ دونيزيتي. هو مرافق جينارو.

Ortel , Hermann دور «bar» ثـانـوي في أوبرا أســـاتـذة الغنـاء في نورنبيرغ لــــ فاغنر. هو واحد من أساتذة الغناء.

«sop» دور Ortlinde في أوبرا الفـالكيري لـ فاغنر. هي واحدة من الفالكورات.

«mezzo» دور Ortrud في أوبرا لوهنغرين لـ

تىلراموند.

O soave fanciulla \_ ثنائی یغنیه میمی «sop» ورودولفو «ten» في الفصل الأول من أوبرا البوهيمية لـ بوتشـيني.

فاغنر. هي زوجة

368

ىعجم

O souverain \_ آريا يغنيها رودريغو «ten» في الفصل الثاني من أوبرا «السيد» لـ ماسنيه.

#### Otello \_ عطبــل

1- أوبرا من ثلاثة فصـول لـــ روسـيني (عنوانها الفرعي مغربي فينيسيا ). قُـدمـت أول مرة في نابولي في 4 كانون الأول عام 1816. وضـع نصـها، المأخوذ عن شـكسـبير، مر. فرانشيسكو بيريا دي سلسا.

الأدوار الرئيسية: عطيل «ten»، ديزديمونة «sop»، ياغو «ten»، رودريغو «ten»، إلميرو «bass»، إمييليا «mezzo».

قصة الأوبرا: كان إلميرو والد ديزديمونة قد تعهد بتزويج ابنته إلى رودريغو،

لكن ديزديمونة ترغب في الزواج من عطيـل المتيم بها. يمكر ياغو بـــ عطيل ويقنعـه بأن ديزديمونـة تخونـه إذ تربطهـا علاقـة غرامية بــ رودريغو. يدعو عـطـيـل رودريغـو إلـى مبارزة. يُحكم على عطيل بالنفي، لكنه يعود ســرا ويقتـل ديزديمونـة. يعترف ياغو بمكره وينتحر، كذلك يقتل عطيل نفســـه بعد أن اســتولى عليه اليأس وعذاب الضمير.

مع أنها صورة مضحكة عن مسرحية شكسبير، الا أنها تتضمن شيئاً من الموسيقا الجميلة والجادة. حظيت بشعبية واسعة خلال القرن التاسع عشر لكنها نادراً ما تُقدم اليوم.

2- أوبرا من أربعة فصـول لـ فيردي. قُدمت أول مرة في ميلانو في 5 شــباط عام 1887. وضـع نصـها، معجد

المأخوذ عن شــكســبير أريغو بويتو.

الأدوار الرئيسية: عطيل «ten»، ديـزديـمـونـة «sop»، يـاغـو «bar»، إميليا «mezzo»، كاسـيو «ten»، لودوفيكو «bass».

قصـــة الأوبرا : قبرص، القرن الخامس عشر.

يصل عطيل حاكم قبرص المغربي من رحلة بحرية هبت خلالها عاصفة قوية حطمت أسـطول أعدائه الأتراك. ِثم يعينِ كاســِيو ضــابطاً خاصــاً به، الأمر الذي يغضب ياغو الشرير الـذي يبـدأ بـالتخطيط لخلق عـداوة بين عطيـل وكاسيو. ومن خلال سلسلة من المناورات الماكرة يقوم بها ياغو، يتراءى لـــــ عطيـل أن كاسيو على علاقة غرامية بـ ديزديمونة. يثير مكرياغو وتلميحاته المسـمومة غيرة عطيل.

وعندما يُستدعى إلى فينيسيا يخنق زوجته في سريرها. تكشف أميليا زوجة ياغو غدر زوجها وخيانته. يطعن عطيل نفسه بعد أن استولى عليه الألم والندم.

هي آخر أوبرا تراجيدية لـ فيردي. وقد ضـمنت منذ ظهورهـا اعترافـاً بـأنهـا واحـدة من أروع الدرامات الموســيقية. وقد تبعت بأمانة نص شــكســبير بـاســتثنـاء الفصــل الفينيسـي الذي أهمل.

O terra addio بنائي يغنيه عايدة «sop» وراداميس «ten» في الفصيل الفصيل الرابع من أوبرا عايدة لـ فيردي. المشهد الأخير في الأوبرا.

نعجم

جيوفاني لـ موتسارت. هو خطيب دونا آنا.

> O Toi palerme – آريا يغنيها بروتشيدا «bass» في الفصيل الأول من أوبرا صلاة الصقيليين.

Ottone – دور «bar» في أوبرا تتويج بوبيا لـ مونتيفيردي. هو واقع في غرام بوبيا.

Ottone , Ré di طانیا – Germania المانیا

أوبرا من ثلاثة فصول لهاندل. قُدمت أول مرة في 12 كانون في 12 كانون الثاني عام 1723. وضع نصاب المأخوذ من المأخوذ عن لوتي، نيكولا فرانشيسكو هايم.

هي نادراً ما تُقدم.

bar» دور «bar» في أوبرا الطلقة الحرة لـ فيبر. هو الأمير المحلي. 2- دور «ten» في أوبريت البارون الغجري لـ جوهان شتراوس الثاني. هو ابن ميرابيلا.

Ottavia – دور «mezzo» في أوبرا تتويج بوبيا لـ مونتيفيردي. هي زوجة نيرون.

Ottavio , Don – دور «ten» في أوبرا دون

– آریا تغنیها لاکمیـه «sop» في الفصل الثاني من أوبرا لاكميه لـ ديليب. O tu che in seno آریا يغنيها دون ألفارو «ten» في الفصل الثالث من أوبرا قوة القدر لـ فبردي. O welche Lust كــــــورس المساجين في الفصــل الأول من أوبرا فيديليو لـ بيتهوفن. **Owen Wingrave** 

\_ أوين وينغريف

أوبرا من فصلِین لـ بريتين. بُثت أول مرة علَى شَـاشـة تَلفزيون BBC في 24 أيـار عــام 1971، وقُدمت أول مرة على المسـرح في لندن في 10 أيار عـام 1973. وضع نصها، المأخوذ عن هنري جيمس، م. بيبر.

الأدوار الرئيسية: أوين «bar»، کیت جولیان

#### Our man in Havana

\_ رجلنا في هافانا

أوبرا من ثلاثـة فصــول للمؤلف الأسترالي مالكولم ويليامسيون. قُدمت أول مرة في لندن في 2 تموز عـام 1963. وضع نصها، المأخوذ عن غراهام غرين، ســيدني جىلىات.

Où va la jeune Hindoue?

«mezzo»، كويل «mezzo»، الســـيدة كويل «sop»، الآنسـة وينغريف «sop»، الســيدة جوليان «sop»، ليشــمر «ten»، الســير فيليب وينغريف «ten».

قصة الأوبرا: يرفض أوين دراساته العسكرية مع كويل لأنه معارض للحروب. يعود إلى بلدته ويواجه عائلته ذات التقاليد العسكرية التي يروعها نبأ رفضه لانضها الميراث. أما خطيبته كيت فتنعته خطيبت، وتتحداه أن يقضي ليلة في غرفة يسكنها الأشباح. يقبل أوين التحدي وفي الصباح يجدونه ميتاً.

ربـمـا هـي مـن أهـم الأوبـرات الـتـي كـتبـت خصـيصـاً للتلفزيون، وقد أتاحت لـــ بريتين فرصـة التعبير عن مبـدئـه الـذي يرفض الحروب والعنف.

O zittre nicht - آريا تغنيها ملكة الليل «sop» في الفصـــل الأول من أوبرا الناي الســحـري لــ موتسارت. ماد ق

### ملحق

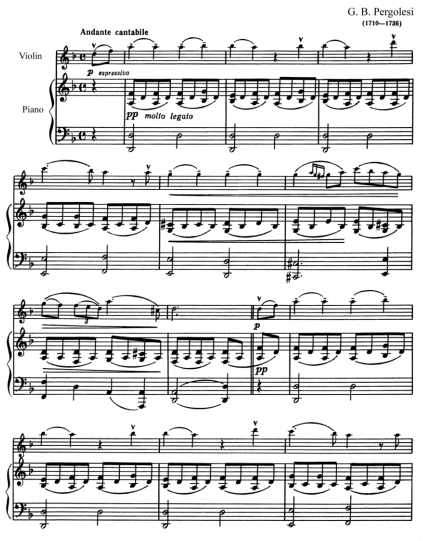
آریا

# لآلة الكمان مع مرافقة البيانو



<u>ماح</u>ق





<u>ماح</u>ق